
 1

IL CONSUMATORE CULTURALE, RITRATTO IN SEPPIA. 

Ovvero come ottenere un dagherrotipo usando una comune macchina digitale 

 

Luca Dal Pozzolo 

 

Ne farò una questione personale. Sebbene ciò che scriverò sia direttamente connesso con 

l’attività di direzione dell’Osservatorio Culturale del Piemonte e vi siano, inoltre,  molti 

punti di convergenza con il pensiero di diversi ricercatori impegnati nell’analisi e nella 

sociologia dei consumi culturali, questa collana di ragionamenti, così come la esporrò, è 

profondamente intrisa di sensazioni, di impressioni, di sospetti, di ricordi, qualche volta di 

intuizioni, indistricabili dalle acquisizioni, dai dati, dai risultati delle indagini. Preferisco, 

allora, non usare la declinazione impersonale del rapporto di ricerca, ed assumere la 

paternità dell’io narrante, anche come artificio retorico per insospettire il lettore e tenere 

deste le capacità di critica e dissenso, fondamentali quando ci si addentra tra le brume 

delle impressioni e delle sensazioni. 

 

Veniamo al punto. La prima spiacevole impressione è che con le consuete analisi sui 

consumi e sui consumatori culturali si continuino a confermare valori già noti e di poco 

variabili (si può scommettere sulla percentuale di laureati che frequentano il museo, 

sull’età media del pubblico della musica classica e così via…), come se nulla fosse 

cambiato da Bourdieu ad oggi, o perlomeno negli ultimi trent’anni.  Ma non è così; il 

mondo è cambiato, eccome, sono cambiati i comportamenti, gli stili di vita ed i consumi; 

vent’anni fa la rivoluzione informatica era appena iniziata nei suoi effetti di massa e la 

diffusione di Internet data da poco più di un decennio. 

 

Ma se è cambiato l’intero contesto, come riescono i consumatori di cultura, gli spettatori 

di teatro, di musica e i visitatori dei musei ad essere così autosimili nei decenni? Magari 

non è propriamente questa la situazione, ma dato che usiamo modelli di indagine stabili 

nel tempo per confrontare le serie storiche e ripetiamo sempre lo stesso set di base di 

domande (più qualche variabile secondaria o qualche approfondimento ad hoc) 

catturiamo sempre lo stesso frammento di realtà, ovvero quello che si fa filtrare 

docilmente nelle nostre griglie. Ciò equivarrebbe a dire che sappiamo sempre di più, di 

una sezione via via più ristretta della società, quella più al riparo dalle ondate del 



 2

cambiamento e dell’innovazione. Ho già scritto di tutto ciò1 e di come sia una esigenza 

prioritaria anche per l’Osservatorio Culturale riflettere sull’attività passata e fare uno 

sforzo per ri-indirizzare non solo gli strumenti di ricerca, ma per ridefinire gli ambiti stessi, 

le tassonomie sulle quali ci adagiamo, i paradigmi che non ci accorgiamo più di 

maneggiare perché ci rassicurano e confortano. Non sono certo il solo ad accusare questo 

tipo di disturbi cognitivi: basti rileggere questi brevi passi che Olivier Donnat scrive nella 

prima pagina di presentazione del volume dedicato all’analisi delle pratiche culturali dei 

Francesi. “Come non risentire, infatti, di un certo tedio davanti a tabelle che per la 

maggior parte espongono le stesse gerarchie e le stesse differenze rispetto alle indagini 

precedenti e commenti che fanno fatica ad evitare la denuncia ripetitiva delle stesse 

ineguaglianze sociali e geografiche? […] Questo […] sentimento si è rivelato tanto più 

forte dal momento che si radica nella convinzione che i rapporti con le arti e la cultura si 

sono profondamente evoluti a partire dai primi anni ’70 e che gli effetti delle politiche 

culturali indotti nel periodo studiato siano stati assolutamente reali, ma troppo diffusi o 

complessi per essere compresi da rilevazioni nazionali effettuate mediante sondaggi. E se 

i vincoli della comparabilità, che obbligano a conservare la stessa struttura del 

questionario fossero all’origine di una crescente divergenza tra i comportamenti osservati 

ed i comportamenti reali? E se lo strumento fosse “per costituzione” inadatto a percepire il 

cambiamento?”2 

 

Io mi vado sempre più convincendo che sia proprio così, per un complesso di ragioni 

diverse che proverò di seguito a raggruppare secondo quattro differenti punti vista, senza 

pretesa di esaustività, ma solo per accumulare un consistente numero di prove e indizi a 

sostegno delle asserzioni precedenti. Questi quattro angoli visuali dovrebbero permettere 

di cogliere in diversi domini le evoluzioni, gli elementi di discontinuità, le fratture e le 

contraddizioni che spingono a cambiare le lenti analitiche attraverso le quali guardiamo il 

mondo culturale e la società. 

 

                                                 
1 Luca Dal Pozzolo, L’Osservatorio Culturale del Piemonte. Lettura del contesto e strumenti di supporto per le decisioni, in: A. 
Ghiringhelli, C. Monti (a cura di), Politiche culturali e museo oggi: modelli e prospettive, “Quaderni del Bollettino Storico della Svizzera 
Italiana”, n.5, Salvioni Edizioni, Bellinzona (CH) 2007, pp.23-34; 
2 Olivier Donnat, Presentation, in Regards croisés sur les pratiques culturelles, La documentation Française, Paris, 2003, pag 9, trad. 
nostra. 



 3

1) Dal punto di vista della condivisione dei codici comunicativi tra offerta e 

domanda di cultura: il caso dei musei 

 

Agli inizi degli anni ’70 il Museo evocava la staticità polverosa, la conservazione come 

sottrazione al flusso vitale - quasi una metafora dello sguardo della Medusa - ed era 

considerato un’istituzione profondamente in crisi, disarcionata dalla contemporaneità e da 

riformare profondamente. 

 

Oggi i musei – si può dire senza tema di smentita – sono di gran moda, rappresentano i 

nuovi templi laici, sono oggetti di concorsi di architettura che interessano larghi strati di 

pubblico, sono mete di un turismo culturale in crescita, sono le nuove cattedrali che le 

città in competizione esibiscono con orgoglio, come vessilli delle strategie di marketing 

territoriale. 

 

In tutto ciò, il fatto che il tasso d’istruzione continui ad essere uno dei pre-requisiti 

fondamentali per varcare la soglia dei musei, ci basta a sostenere che stiamo analizzando 

lo stesso fenomeno degli anni ’70? La visita al museo è un indicatore, oggi, della stessa 

fenomenologia, degli stessi comportamenti rispetto a trent’anni fa? La visita al museo ha 

lo stesso senso, la stessa funzione di implementazione dei processi cognitivi? 

 

Dubitarne è perlomeno lecito, soprattutto se si prendono in esame alcune semplici 

considerazioni. 

 

Assumeremo con Eilean Hooper-Grenhill che il museo positivista (che ancora sopravvive in 

molti casi ai nostri giorni) condivideva con le élite culturali che lo frequentavano il modello 

di comunicazione e “trasmissione” culturale sul quale si fondava. 

 

 “Il ‘modello di trasmissione’ concepisce la comunicazione come  un processo lineare di 

trasferimento delle informazioni da una fonte autorevole a un ricevente disinformato. 

Questo modello presuppone che la conoscenza sia un processo oggettivo, univoco e 

neutrale rispetto al destinatario della comunicazione, che è per definizione ‘aperto’ alla 

ricezione del messaggio, e al messaggio, che viene recepito da diversi destinatari più o 

meno efficientemente ma secondo modalità identiche”3. 

                                                 
3 EILEAN HOOPER-GREENHILL, Nuovi valori, nuove voci, nuove narrative: l’evoluzione dei modelli comunicativi nei musei d’arte, contenuto 
in: S. BODO (a cura di), Il museo relazionale. Riflessioni ed esperienze europee, Edizioni Fondazione Giovanni Agnelli, Torino 2000, pp.1-
39:7. 
. 



 4

Schematizzando, il museo rappresentava, dunque, un’occasione di approfondimento 

culturale, di apprendimento dei codici di composizione e comunicazione delle diverse 

opere, uno strumento fondamentale per entrare nel mondo della cultura “alta”. Il fruitore, 

d’altronde, riconosceva al museo l’autorevolezza nello strutturare il sapere al quale 

occorreva conformarsi. A tutto ciò non era estraneo, s’intende, il lato edonistico, il piacere 

della contemplazione e la curiosità, sebbene subordinate ad un’acquisizione di 

informazioni, ad una funzione principale di crescita culturale. 

 

Ma oggi è ancora così? L’alleanza tra visitatori e museo intorno a questo paradigma della 

trasmissione culturale è ancora valido? 

 

Questo modello di comunicazione lineare è stato messo definitivamente in crisi nel corso 

del ‘900 in tutti i modi possibili nei diversi campi dello scibile, dalle scienze della 

comunicazione alla fisica subatomica, alla psicanalisi ed anche i musei sono stati costretti 

(seppure non ancora tutti) a ricercare modalità espositive e comunicative più complesse 

ed aperte con i propri pubblici. 

 

Fin qui la rivoluzione dell’offerta, peraltro in corso. E dalla parte della domanda, dei 

visitatori? 

 

Secondo Antinucci4 la polarizzazione del 75% del pubblico sui primi 33 musei statali in 

Italia (l’8%) con i restanti 369 musei a contendersi il restante quarto di pubblico è una 

prova evidente di attrazione assolutamente indifferente ai contenuti, alle effettive 

collezioni dei musei e proporzionale invece alla potenza del marchio, del brand name, 

capace di attrarre in virtù di una costruzione ad arte dell’immaginario collettivo. 

 

Quanto alle indagini su cosa è stato visto, quali opere e quali soggetti in alcune sale del 

museo, i risultati mostrano una grande distanza tra l’aggirarsi nei saloni e la capacità di 

comprensione e di memorizzazione delle opere. Commenta Antinucci: “Non è questo il 

luogo per analizzare dettagliatamente cosa significhino tali risultati, esame che coinvolge 

molti aspetti. Li offriamo perché si abbia un’idea concreta di ciò che effettivamente 

sortisce una normale visita al museo, rispetto a quello che molti – con una buona dose di 

wishful thinking – tendono ad immaginare.”5 

 

                                                 
4 Cfr. FRANCESCO ANTINUCCI, Musei virtuali, GLF Editori Laterza, Roma-Bari, 2007. 
5 FRANCESCO ANTINUCCI, Ibidem, pp. 38-39. 



 5

Tutto ciò è in linea con le nostre esperienze nelle indagini osservanti all’interno dei musei 

e con i risultati che emergono dalle elaborazioni dei comportamenti dei visitatori rilevati 

ed elaborati attraverso il software Miranda.6 Ad esempio, il “museum cruising”, 

l’attraversamento delle sale con uno sguardo grandangolare che non si sofferma su nulla, 

occupa quote consistenti del tempo di visita, frequenti sono gli errori di itinerario e 

sequenza, ancora più frequenti i salti di attenzione e le soste motivate da particolarità del 

percorso o dell’allestimento, piuttosto che dall’importanza dalle opere, dalle loro relazioni 

reciproche o dalla loro notorietà. 

 

Un comportamento, sicuramente culturale, ma spesso assai distante da 

quell’approfondimento del sapere che ha alla base la sistematicità e lo studio e che veniva 

presupposto dal museo positivista. Non di rado, però, distante anche dalla narrazione, dal 

filo rosso tracciato dai curatori, pur al di fuori dell’enciclopedismo positivista. Un 

comportamento, a volte, molto più simile a quello di un flâneur urbano o di un centro 

commerciale, poco incline a seguire le strutture narrative e le sequenze immaginate dai 

curatori e dagli allestitori. Un atteggiamento non aggressivo nei confronti della 

conoscenza e del suo “immagazzinamento”, bensì di disponibilità ad essere “esposti” ai 

fatti culturali, quasi si trattasse di una radiazione invisibile che emana dalle pareti. 

 

Tante possono essere le ragioni di tali mutazioni del comportamento e della difficoltà di 

condividere i codici di comunicazione con il museo, tra le quali gioca sicuramente un ruolo 

la crescente frammentazione dei saperi e la difficoltà ad individuare strutture complesse 

ed articolate al di sotto delle fenomenologie, così come la perdita di potenza della 

strutturazione temporale nello spiegare i fatti.  Per molti di noi, che si sono formati e 

hanno studiato negli anni ’60 e ’70 vivendo all’interno della scuola le turbolenze della 

società e della politica, la storia rimane una chiave di lettura ineludibile per capire le 

fenomenologie del presente. L’impressione che ne ricavo al confronto con le nuove 

generazioni è che non sia più così e che la dimensione storica abbia perso di profondità e 

di capacità interpretativa, né mi pare di essere il solo a rilevarlo. Se poi aggiungiamo la 

crescente multiculturalità della società ed il rapido cambiamento della composizione della 

popolazione, il rischio di una rottura dei codici di comunicazione tra museo e pubblici 

diviene molto forte, paradossalmente proprio in un momento di forte successo e richiamo 

dei musei.

                                                 
6 Miranda è un software per registrare ed elaborare il comportamento dei visitatori nelle sale di museo: su di un palmare o un flybook, il 
ricercatore segue il percorso del visitatore sulla pianta digitalizzata che riporta tutte le opere e gli espositori della sala. Con la semplice 
pressione della stilo sullo schermo il ricercatore registra il tempo di sosta in un particolare punto e le azioni che compie il visitatore, 



 6

Tutto ciò mi fa pensare che, nonostante la composizione del pubblico dei musei quanto a 

profilo socio-professionale mantenga una forte continuità nel tempo, l’atto del visitare un 

museo per tutti noi, oggi, abbia un senso profondamente diverso rispetto a trent’anni fa. 

E se così è, allora il dato “frequenze di visita al museo” significherà qualcosa di 

profondamente diverso rispetto a trent’anni fa, sarà indicatore, sì, di un fenomeno ancora 

culturale, ma altro rispetto al passato.  Forse non rappresenterà nello stesso modo il 

tratto distintivo di un’élite, ma anche l’adesione a modelli di consumo di massa della 

cultura, un portato correlato del turismo culturale, una ricerca di piacere e di loisir e in 

misura minore di emancipazione culturale o appartenenza, e forse molto altro ancora, con 

modalità diversificate per diversi gruppi ed attori sociali. 

 

Conoscere nel dettaglio e nelle sfumature i significati per questi diversi gruppi ci 

aiuterebbe a capire meglio cosa indica una statistica sul numero di visite al museo, a dare 

un senso nuovo ad un dato che forse continuiamo ad interpretare con un paradigma che 

calza con la comodità degli indumenti logori, ma ormai impresentabili. 

 

 

2) Dal punto di vista delle modalità di fruizione 

 

Fenomeno perlomeno recente, se non nuovo, è la compresenza e la sovrapposizione 

temporale di più consumi culturali, un’attitudine al multitasking della fruizione.  Nella 

valutazione sull’impiego del tempo nei consumi culturali e nel loisir, i ricercatori francesi 

arrivano a sostenere che “L’uso del tempo libero è in media di sei ore e un quarto per le 

attività effettuate a titolo principale e di quasi cinque ore per le attività svolte a titolo 

secondario. (…) L’ascolto della radio o della musica (o il guardare i video) che totalizza 5 

minuti come attività principale, tocca gli 80 minuti come attività secondaria.”7 

 

Solo colonna sonora, solo accompagnamento? Mi sentirei d’escluderlo; non solo l’impatto 

della musica sulle differenti generazioni è sempre considerevole, ma se c’è un genere di 

produzione artistica che ha inciso profondamente nel mutare i canoni della percezione 

estetica ed anche le modalità della narrazione, complessificandole, velocizzandole, 

distorcendole è proprio il video musicale.  Molte pubblicità risulterebbero indecifrabili 

                                                                                                                                                                  
disponibili in un menù a tendina (leggere, parlare, sedersi, ecc.). Alla fine è disponibile il percorso di quel singolo visitatore nella sala, 
con tutti i tempi di percorrenza, le sequenze di visita e le azioni compiute. 
7 ALAIN DEGENNE, MARIE–ODILE LEBEAUX, Le temps de loisirs, le cycle de vie et ses contraintes, in Regards croisés sur le pratiques 
culturelles, cit. 



 7

senza un’esposizione di fondo alla cultura del video. Inoltre, la pervasività di queste nuove 

sintassi trasmigra nel cinema, nel montaggio televisivo, nelle visual arts. 

 

Non sappiamo bene cosa voglia dire tenere acceso MTV o All Music, facendo i compiti, 

lavorando o leggendo (non sappiamo di che cosa è il segno o l’indicatore: omologazione? 

distinzione?, appartenenza a qualche gruppo? tutte e tre le cose  insieme?), ma di sicuro 

l’impatto culturale non è indifferente e in qualche modo consente una tenuta in sintonia 

con l’evolversi dei linguaggi visuali. Non è poco come attività secondaria. 

 

Per la musica che già con il walkman aveva assunto un formato portatile, la rivoluzione 

della catena distributiva, passata per Napster ed arrivata all’iPod e ad iTunes consente la 

costruzione ed il trasporto di intere discoteche e di disporre di un terminale di pochi 

grammi appeso al collo, capace di integrare emissioni di tipo differente, dal podcast 

radiofonico all’audioguida di un museo. Scaricare, scambiare, scrivere, inviare foto e video 

con YouTube, navigare tra i siti con uno zapping di velocità che fa impallidire il confronto 

con il buon vecchio telecomando, sono attività quantificabili in qualche modo attendibile e 

qualificabili perché assumano un significato inequivoco di indicatori di qualcosa di 

specifico? Il lettore soft, individuato dall’Istat, che non legge libri, ma naviga nei siti, non 

mina alla radice la significatività dell’indicatore “libri letti in un anno”? 

 

Alla fine degli anni ’50 i miei genitori avevano una libreria; i soldi non erano tanti e si 

viveva nelle due ultime stanze del negozio, una cucina e una stanza da letto. Ma mio 

padre aveva un Grundig, uno di quei mobiletti in ebano e tek, dal basso in alto - 

l’altoparlante ed il portadischi, la radio ed infine il giradischi.  Era una rarità, tant’è che 

all’epoca un amico di famiglia, che per una cinquantina d’anni avrebbe poi gestito il più 

fornito negozio di musica classica della città, non aveva ancora alcun impianto di 

riproduzione. Così almeno due sere alla settimana, un piccolo gruppo di amici si ritrovava 

davanti al Grundig ad ascoltare musica in religioso silenzio. Me lo ricordo bene, perché il 

rito del mutismo e dell’immobilità era esteso anche a me, che avrei preferito cercare di 

prendere a palettate il gatto. 

 

Se ora ci si potesse trasferire in quella scena, io credo che molti giovani esperti, 

economisti e sociologi della cultura si sentirebbero come Lévi-Strauss, improvvisamente in 

contatto con una strana tribù nel bel mezzo di un rito ancestrale. Ma assorbito il décalage 

temporale, fatta l’abitudine alla forma di tronco di piramide rovesciata del Grundig, notato 

il decofix rosso e grigio alle pareti e la foto di Marylin sulla copertina di Photography 



 8

Annual, in realtà potrebbero cominciare ad interrogarsi se dietro alle domande nei nostri 

questionari sulla musica non sopravvive ancora quella particolare concezione d’ascolto. In 

altri termini pensare all’ascolto, alla musica come ad una specifica attività che qualcuno 

compie e qualcuno no, come tratto distintivo di uno stile di vita, indipendentemente dal 

portato cognitivo. L’economista o il sociologo non sono interessati – neanche in quella 

situazione storica – a capire quanto viene effettivamente ritenuto, l’impatto culturale, 

(saprai fischiettare il Quintetto della Trota? ti ricorderai l’anno di composizione? 

sopporterai meglio la Guerra Fredda e la crisi di Cuba? tutto ciò ti renderà migliore?), ma 

la dedizione a quel rito esclusivo, al posto di un’altra azione, indica un valore preciso, che 

può essere assunto come un tratto distintivo. 

 

Difficile poter usare le stesse categorie per qualcuno che ascolta l’iPod e intanto scherza a 

voce alta con gli amici per superare i decibel della musica sul 58 barrato, ma potrebbe 

leggere un libro o inviare un video appena girato con il telefonino ad un altro amico. Tutte 

attività che rientrano all’interno dei consumi e della fruizione culturale. 

 

Anche solo dal punto di vista quantitativo quanta musica e di quanti generi ascolta un 25 

enne con il suo iPod, rispetto alla tribù degli anni ’50 di cui si parlava prima? Certo la 

ritualità è completamente diversa e probabilmente anche il grado medio di attenzione e 

concentrazione nell’ascolto (considerando che qualche volta ci si concentra ad ascoltare 

musica anche con l’iPod). Non ho dati utili per sostenerlo, ma ho l’impressione che il 

divario sia enorme o, per dirla in altri termini, in confronto alle poche ore settimanali 

“dedicate” alla musica, da parte dei componenti di quella piccola setta di amanti della 

classica degli anni ’50, un 25enne contemporaneo sia perlomeno “esposto” alla musica 

per un numero medio di ore straordinariamente superiore. La differenza dei due termini 

non è secondaria e indica a mio parere un salto di paradigma tra chi compie un’azione in 

modo “dedicato” e chi si “espone” allo scorrere di  un flusso di contenuti e informazioni 

(non saprei come rendere meglio la percezione in background della musica, della radio e 

di quant’altro). 

 

È interessante come a partire da considerazioni analoghe, Bruno Maresca sposti il livello di 

significatività dalla singola attività (numero di libri letti, numero di spettacoli frequentati, 

ecc.) agli effetti cumulativi delle diverse attività, ai cluster di consumi culturali. 

 

“Limitare la sociologia della cultura all’analisi della fruizione delle creazioni artistiche e dei 

generi colti fa dimenticare che esistono ben altre produzioni che hanno a che fare con la 



 9

cultura. Queste ultime sono alla base di pratiche che, non certo perché più popolari, sono 

per questo meno culturali.  Ricordiamo che se in un anno soltanto il 33% dei Francesi ha 

visitato un museo, il 66% ha realizzato delle foto e dunque prodotto delle immagini o 

ancora, se il 29% si è recato ad un concerto, il 69% della popolazione accumula dischi o 

cassette registrate”8. Di qui l’interesse per analizzare in primo luogo gli effetti cumulativi 

dei diversi consumi per definire i diversi gruppi di consumatori dal momento che “Essendo 

la tendenza al cumulo di queste pratiche un tratto caratteristico dei comportamenti in 

campo culturale, il volume globale del budget impiegato rimane l’indicatore più sintetico. 

Per completarlo, la diversità delle pratiche è l’altro indicatore privilegiato che rende conto 

dell’intensità dell’investimento degli individui in questo campo”.9 

 

Acquista qui particolare rilevanza il budget economico investito, il volume totale delle 

risorse utilizzate per la cultura, mentre attraverso una verifica di significatività statistica, 

secondo Maresca “…la combinazione dei fattori, età, sesso, diploma, categoria 

socioprofessionale, reddito non spiega più del 20% della variabilità dell’intensità dei 

consumi o delle pratiche in domini così diversi come il possesso di libri, la frequenza di 

spettacoli al cinema o agli spettacoli dal vivo (teatro, opera, music hall)”10.  

 

Se, tuttavia, queste variabili vengono integrate con altre che descrivono l’ambiente 

residenziale, il livello di offerta culturale, l’interesse e la familiarità con i prodotti culturali, 

il loro potere esplicativo, secondo Maresca, sale al 40%. 

 

Questo approccio consente di tener conto in maniera più puntuale dei fenomeni di 

consumismo che interessano la sfera della fruizione culturale in modo assai simile rispetto 

ad altri domini del quotidiano: la quantità e la qualità dell’offerta influenzano gli acquisti di 

prodotti culturali, l’essere quotidianamente “esposti” (di nuovo non trovo un termine 

migliore) all’informazione, agli scambi, all’offerta culturale, dalle librerie allo spettacolo, 

trascina verso l’alto i consumi e rende evidente l’emergere di un cultural divide, perlomeno 

nell’intensità dei consumi, tra centri metropolitani e territori rurali o a bassa densità. 

 

Ma una delle indicazioni più interessanti da sperimentare, suggerita da questo approccio, 

è quella di analizzare i “cumuli” di attività culturali e provare a ricostruire modalità di 

fruizione, segmenti di consumatori culturali, a partire dall’appartenenza a determinati 

                                                 
8 BRUNO MARESCA, L’intensité de la consommation culturelle, signe d’urbanité, in Regards croisés…cit., p.130, trad. nostra 
9 BRUNO MARESCA, Ibidem, p. 132 
10 BRUNO MARESCA, Ibidem, p. 135 



 10

cluster di consumi, sia in ragione delle soglie economiche quantitative globali di 

investimento, sia in ragione dell’articolazione in precisi insiemi di attività e consumi. 

 

 

3) Dal punto di vista dell’insostenibilità della ripartizione tra cultura alta e 

cultura bassa  

 

Ovviamente ciò ha a che fare con la definizione di cosa s’intenda per cultura, sia che si 

prediligano elenchi di generi disparati, sia che si adottino le definizioni Unesco o che ci si 

richiami a un più generale “senso” antropologico per ciò che si comprende nel termine 

cultura (quasi tutto, in pratica). Ma la divisione in cultura alta e bassa, in arti maggiori e 

minori è dura ad estinguersi e permane nelle goffaggini con cui si definiscono i generi 

musicali in locuzioni come musica colta e musica extra colta. Anche se minore è un 

termine ormai bandito dal politically correct culturale (architettura minore? Letteratura 

minore? Arti applicate come minori?) e ne viene mantenuto l’uso solo nelle disuguaglianze 

matematiche con il segno <, =, > di, in realtà i modelli di indagine sui consumi culturali 

sono ancora incentrati sui generi “maggiori”, sui consumi di cultura “alta”, sia per un 

problema di comparazione nel tempo, sia perché in qualche modo sono più semplici da 

rilevare. Quanti spettacoli hai visto, quante volte sei stato al cinema, quanti libri hai letto 

in un anno. Ti ricorderai bene quanti libri hai letto in un anno, anche perché, diciamolo, è 

un evento un po’ speciale, e se non è così perché ne leggi tanti, stimarne ad occhio la 

quantità non sarà difficile. Ma con i fumetti? Chi legge fumetti ne legge un sacco, saprà 

effettivamente dire quanti?  A proposito, non si trattava di un genere minore?  

 

Da piccolo per leggere i fumetti a lungo e in pace dovevo nascondermi e mai avrei 

sospettato che, nel ruolo di genitore, avrei implorato di leggere almeno una mezz’ora di 

fumetti, così, per interrompere le sedute di Playstation e ridurre le radiazioni da TV. 

 

Ma nel frattempo c’era stata l’epopea di Metal Hurlant, di Moebius e Bilal, Hugo Pratt, 

Pazienza, Liberatore. Genere minore? Minore Tex Willer? Minore Corto Maltese? Minore di 

che? Eppure difficilmente viene in mente di approfondire la lettura dei fumetti. 

 

Certo,il numero di libri letti era un indicatore che ci rassicurava, ieri, ma in fondo anche 

oggi. Chi legge tanti libri, di norma ha alti consumi culturali, dispiegati in un ampio 

ventaglio. Un musicista professionista potrà anche non leggere nemmeno un libro 

all’anno, ma è assai difficile che un forte lettore di libri non ascolti musica o non vada mai 



 11

ad un museo. In aggiunta, negli ultimi vent’anni non è cambiato molto il numero di coloro 

che leggono almeno un libro all’anno in Italia, suppergiù poco meno di cinquanta su 

cento. 

 

Ci voleva il lettore soft, quello che non legge libri ma naviga e “surfa” nella rete 

rimbalzando tra un sito e l’altro, vorace e instabile come un ghiottone, che non ha tempo 

di spolpare alcuna preda, a complicare il tutto. Si dirà, chissà che legge, chissà dove 

naviga, tra siti porno, blog e chat line, come si può comparare con la lettura? Ricordiamo 

che di norma quando si chiede a qualcuno quanti libri ha letto in un anno, non ci si fa dire 

i titoli e non lo si interroga per capire se è vero: peraltro, la definizione di libro comprende 

il ricettario di cucina, il libro delle barzellette su Totti (sia il primo sia il secondo) e non è 

facile escludere nemmeno il manuale di manutenzione del motofalciatore. 

 

Allora sorge spontanea una domanda: se coloro che leggono almeno un libro all’anno 

sono rimasti più o meno la stessa quota, com’è che i musei hanno aumentato così 

sensibilmente il proprio pubblico? Sono i lettori che hanno incrementato il loro numero di 

visite o c’è anche qualche non lettore che si avvicina al museo, magari qualche lettore 

soft? E subito dopo viene da aggiungere: ma se il numero dei lettori è più o meno stabile, 

chi li ha comprati tutti i libri in edicola, accoppiati ai quotidiani? Sempre gli stessi lettori? O 

qualche non lettore che si sente più a suo agio in edicola, che magari non ha intenzione di 

leggere per forza i libri che compra, ma solo di familiarizzarcisi, di sfogliarli, di leggere la 

quarta di copertina, di surfare sulla carta invece che sul web? Non potrebbe la rete 

indurre nuovi modi di aver a che fare con il libro? 

 

Il vero problema è che questi altri comportamenti che mescolano curiosità, informazione, 

loisir, navigazione in rete, sono difficili da rilevare, da quantificare, da collocare in una 

casella significativa o da trasformare in indicatori. Si chiede, infatti, quanti libri leggi 

all’anno, quasi mai quanti libri compri, dando per scontato che comprare senza leggere sia 

un fenomeno irrilevante sul piano culturale. Abbiamo visto in precedenza che Bruno 

Maresca non la pensa così e, anzi, sostiene che l’adesione a modelli consumistici sia un 

fatto essenzialmente culturale (difficile dargli torto) e che il budget allocato nelle “cose” 

culturali sia un dato assai più affidabile e significativo. 

 

Ma per tornare al cuore del discorso non si può non sottolineare questa coincidenza tra 

consumi di cultura “alta” e strumenti di rilevazione statistica appropriati a misurarli, 

mentre per tutto il resto si entra in una nebulosa dove è difficile anche solo orientarsi e 



 12

riconoscere conformazioni e cluster di consumi significativi. Così, anche se siamo paladini 

convinti dell’impossibilità di considerare una ripartizione in cultura alta e cultura bassa, di 

fatto, ci verrà sempre più comodo rilevare i consumi propri di una cultura “alta”; tuttavia, 

non potendo ammettere questa distinzione, finiremo per parlare di cultura tout-court, 

come se quegli indicatori fossero congruenti con tutti gli altri consumi di cultura. Ma il 

guaio grosso è che se si abbatte la distinzione tra cultura alta e cultura bassa esplode la 

quantità di consumi e di comportamenti che mostrano caratteristiche prettamente 

culturali. Il che ha a che fare con il punto successivo. 

 

 

4) Dal punto di vista di altri consumi culturali e di altre possibili tassonomie 

 

Quando negli anni ’60 la Commissione Franceschini profetizzò che per bene culturale non 

doveva intendersi solo il capolavoro artistico o la cattedrale in virtù del loro valore 

estetico, bensì gli oggetti aventi valore di testimonianza della civiltà, forse non era 

prevedibile che in una trentina d’anni vi sarebbe stata una presa di coscienza collettiva 

che si sarebbe espansa a macchia d’olio.  Sempre più i musei tracimano dai loro confini, 

sempre più il termine museo diffuso o museo a cielo aperto indica una condizione non 

confinabile dei valori culturali che divengono vertebrazione del paesaggio rurale ed 

urbano. Non più architettura “minore” ma centri storici dal grande potere di attrazione, 

non più paesaggi come cartoline, ma paesaggi culturali secondo la recente Convenzione 

Europea. 

 

Negli anni ’70 l’Unesco inaugura la World Heritage List, in cui si elencano i siti naturali ed 

antropizzati che costituiscono un patrimonio per l’intera umanità. 

 

Il turismo culturale, delle città d’arte, cresce di anno in anno, non risentendo delle 

flessioni degli altri turismi e, secondo molte previsioni, è destinato a giocare un ruolo 

sempre maggiore. In questo senso il turismo culturale è sicuramente una delle novità, 

almeno nelle sue dimensioni di massa, anche se data di parecchi decenni ed è la versione 

prêt-à-porter dell’antico e sartoriale Grand Tour. Resta il fatto che, probabilmente, per 

alcuni gruppi sociali rappresenta una delle attività culturali più intense e più dispendiose. 

 

Fare il bagno a Portovenere davanti alla scogliera di case strette le une alle altre che 

precipita verso il mare, camminare per i suoi carrugi sporgendosi verso la grotta di Byron, 

mangiare un nutrito set di antipasti di mare nel dehor di fronte ad una fontana 



 13

medioevale con le sue striature orizzontali bianche e grigiopolvere, di marmo di Carrara e 

Lavagna, non è la stessa cosa di un bagno in un luogo qualunque, di qualche ora a 

lucertolarsi al sole e poi di nuovo a casa. E non solo perché Portovenere è nella World 

Heritage List insieme alla Palmaria ed alle Cinque Terre, ma perché ciò che offre e ciò che 

si sceglie non è solo o prevalentemente acqua di mare, sole e code in autostrade (queste 

ultime, comunque, sono un omaggio di default, dovunque si sia diretti). E non ha senso 

che la visita alle Cinque Terre, il percorrere il Sentiero dell’Amore, l’ammirare il paesaggio 

dei terrazzamenti, entri a far parte del consumo culturale solo se si varca la soglia di un ex 

Castello Doria pagando un biglietto o si visiti un museo di due stanze. 

 

Non c’è il minimo dubbio che se si escludono gli estremi – i sette anni in Tibet come 

esperienza esistenzial-culturale ed il picnic sull’aiuola dello svincolo autostradale – non è 

così facile distinguere il turismo culturale dagli altri turismi, in virtù del fatto che 

componenti culturali attraversano e innervano tutte le attività umane e specie il viaggio, 

da sempre esperienza di confronto con altre realtà. 

 

Ancora a titolo d’esempio, l’affermarsi di una cultura del mangiare e della cucina 

fortemente interrelata con la qualità dei processi produttivi e la qualità dei paesaggi, 

direzione tenacemente perseguita da Slowfood, apre una prospettiva culturale di grande 

importanza. Girare per colline e vigneti in cerca di prodotti di qualità, degustare nelle 

cantine, cercare di ricollegare con la guida del contadino il colore della terra dei diversi 

vìgneti alle variazioni di gusto dei differenti cru, è qualcosa di più che pura ghiottoneria – 

che pure ha la sua dimensione da soddisfare. 

 

Mi sentirei di dire che non è molto diverso che visitare un museo, anche se a cielo aperto, 

a prescindere - per il museo e per le colline - di quanto viene poi effettivamente ritenuto e 

compreso durante la visita. 

 

Potremmo indicare, in direzione analoga, la frequentazione dei parchi naturali e l’interesse 

verso la conservazione degli habitat poco antropizzati, un interesse per l’ecologia che si 

traduce in un turismo dolce e di minore impatto, biciclette, itinerari a piedi, campeggio 

(anche se sugli effettivi impatti occorre giudicare caso per caso), immersione dentro 

paesaggi dalle forti componenti naturali come esperienza che coniuga sport e cultura. 

 

Tali comportamenti culturali – è bene ripeterlo – non sono una novità in sé. Il turismo 

culturale è sempre esistito a partire dal Grand Tour ed è stato intensamente praticato nei 



 14

secoli scorsi dai rampolli dell’aristocrazia europea. Così la scoperta delle Alpi nel ’700 da 

parte dei primi scalatori e di Monsieur de Dolomieu per le Dolomiti non è stata solo una 

impresa sportiva, ma un fatto culturale che ha modificato nel profondo l’immaginario degli 

europei, introducendo l’orrido, il maestoso ed il sublime come paesaggio esperibile e non 

come sfondo lontano, quinta di chiusura di un paesaggio antropizzato. 

 

Il dato di cui prendere atto, invece, è che tali comportamenti oggi coinvolgono strati di 

popolazione e gruppi sociali sempre più allargati, divengono di massa e probabilmente 

sopravanzano in termini di tempo e risorse dedicate altri tipi di consumo culturale. Per 

questo non tenerli in considerazione può essere esiziale nel ricostruire un quadro 

attendibile dei consumi. 

 

A sottolineare il fatto che molti cambiamenti sono avvenuti nel corso del tempo occorre 

considerare che, se alcuni comportamenti elitari come il turismo divengono man mano più 

popolari e di massa, alcuni consumi, un tempo di massa, corrono oggi il rischio di 

diventare elitari. 

 

È ad esempio il caso del cinema: a Torino nel 1955 si vendettero (punta massima) 24 

milioni di biglietti (la popolazione era di circa 800 mila abitanti). Oggi con una popolazione 

di poco meno di 900 mila abitanti se ne vendono 3,5 milioni. 

 

Senza televisione, era il cinema lo spettacolo più popolare e diffuso anche se non tutti 

all’epoca avrebbero giurato di essere nel bel mezzo di un consumo culturale, nel cercare 

di intravedere dagli scranni di legno in mezzo al mattone di fumo che albergava a 

mezz’aria le comiche di Stanlio ed Ollio, o anche negli anni ’60 gli spaghetti western che 

accatastavano pile di mortiammazzati sullo schermo. Magari Fellini, magari Antonioni se si 

voleva pensare ai consumi culturali (la Corazzata Potëmkin per Fantozzi), ma non i B 

movie (di nuovo cultura alta e cultura bassa). Ci rassicura solo ora Quentin Tarantino che, 

seguendo la celebre massima di Borges secondo il quale ciascuno si crea i suoi 

predecessori, trova proprio là, tra gli spaghetti western, i suoi riferimenti fondamentali, i 

pilastri di un nuovo cinema. 

 

In ogni caso il consumo del cinema in sala – nonostante il grande investimento nel 

comfort e nella qualità di visione e d’ascolto che tutti i maggiori cinema hanno fatto – si 

va rarefacendo e l’abitudine di uscire una volta alla settimana oppure ogni quindici giorni 

per andare a vedere un film si va polarizzando su due gruppi sociali agli antipodi. Da un 



 15

lato, i cinefili, il cui rito di scelta del film e di uscita serale viene ad essere del tutto simile 

a quello dei melomani e degli amanti del teatro. Dall’altro, il pubblico raccolto dai 

multiplex localizzati nei punti strategici della viabilità, spesso associati a ipermercati, centri 

commerciali ed outlet, che divengono luogo di ritrovo per i giovani di aree vaste. Un 

pubblico molto più sensibile ai film blockbuster, vorace ed incostante, che ha il suo punto 

di ritrovo in quell’annodamento urbano, fuori dal centro, fatto di cinema discoteche  e 

centri commerciali. È fondamentale poter distinguere i due gruppi (e anche le eventuali 

sovrapposizioni) proprio perché portatori di diversi comportamenti culturali, di diverse 

abitudini e di diversi valori: il numero dei biglietti venduti, se non distingue tra queste 

modalità di consumo, diviene un ben misero indicatore e corre il rischio, semmai, di 

occultare invece che disvelare le modalità di consumo.  D’altro canto il consumo di cinema 

non è certo diminuito, ma semmai migrato verso altri supporti assai più difficili da rilevare, 

dall’home video al DVD, alla disponibilità in rete. 

 

Sarà importante, io credo, analizzare queste diverse modalità di consumo e di 

comportamento culturale nel prossimo futuro, comprese le nuove centralità che gli 

ipermercati vengono ad assumere, e non soltanto perché alcuni centri commerciali 

cominciano a spendere alcuni milioni di euro per spettacoli e per festival al loro interno, 

come da tempo avviene in altre nazioni, Stati Uniti in testa. 

 

Il ritrovarsi, invece che nel centro città per andare al cinema, come si faceva prima dei 

multiplex, nei centri commerciali; lo stare davanti alle vetrine degli outlet per chiacchierare 

con gli amici, quasi le vetrine irradiassero quell’immaginario condiviso che rende facile la 

comunicazione, o - come si diceva un tempo - la socializzazione; le migrazioni per 

raggiungere locali ed il ritrovarsi alle stazioni di servizio autostradali che a loro volta si 

trasformano in piccoli centri commerciali per incentivare il loro nuovo ruolo di punti di 

ritrovo e di permanenza; si tratta sempre di comportamenti culturali che fanno pensare 

alla necessità di approcciare nuove antropologie del consumo culturale, che tentino di non 

costruire profili e sociogrammi caratterizzati da una parzialità elementare e schematica.  

Di quei giovani che si ritrovano nelle aree di servizio in autostrada, qualcuno leggerà libri, 

qualcuno no; tra coloro che si ritrovano al centro commerciale qualcuno sarà appassionato 

di jazz, qualcuno farà turismo culturale, qualcuno andrà solo al cinema; quasi tutti 

guarderanno la televisione, come peraltro coloro che vanno a teatro e visitano i musei. È 

ora di ricomporre in modo complesso i consumi, evitando, ove possibile, la trappola 

dell’aut-aut (come se chi andasse a teatro e visitasse i musei obbligatoriamente non 

guardasse la TV o non ballasse in discoteca, età permettendo) ma iniziando invece a 



 16

prestare attenzione alla molteplicità dei sed etiam, ed ai loro multipli significati nel 

ritagliare non già una classe di “colti” stagliata contro una massa indistinta (di 

“extracolti”?) bensì una molteplicità di gruppi e di tribù urbane e non, con i loro tratti 

distintivi e le loro similitudini che danno luogo ad un patchwork culturale da ricostruire con 

intelligenza e precisione. 

 

 

Verso una nuova stagione di studi? 

 

A mio giudizio i fatti, le osservazioni, le impressioni, le sensazioni che ho affastellato in un 

ordine un po’ tropicale nelle pagine precedenti, nel loro insieme, nel loro intreccio, nel loro 

tenersi, mi sembra mettano in crisi definitivamente l’ipotesi che con alcune limitate 

variabili di carattere “forte”  (la lettura, gli spettacoli, i musei, ecc.) si possa costruire una 

modellizzazione del comportamento di consumo culturale che interpreti in modo 

sufficientemente pertinente e nei tratti essenziali i diversi gruppi reali di consumatori. Mi 

sembra, anzi, che vi sia il pericolo contrario: trovato un cluster di indicatori culturali forti, 

si ipotizza un gruppo sociale che proprio in quelle variabili vede il suo tratto distintivo, 

correndo il rischio di: 

 

• selezionare gruppi sempre più ristretti e meno rappresentativi dell’universo del 

consumo culturale; 

• non rilevare altri tratti distintivi ben più importanti e che risiedono in altri 

comportamenti culturali più complessi da osservare. 

 

D’altro canto la scuola di massa e la società della conoscenza alla quale ci vantiamo di 

appartenere, se non ha modificato così significativamente la percentuale di lettori e di 

cultori della musica classica, avrà pur avuto qualche effetto nella moltiplicazione delle 

occasioni di consumo culturale e nell’accumulo delle componenti culturali del vivere 

quotidiano. 

 

Vogliamo parlare dei videogame e delle strategie di problem solving che molti di essi 

propongono? Perché, considerando il lato produttivo, inserirli nei censimenti delle industrie 

creative e non nei consumi culturali abituali?  Lo so, qualcuno obietterà sulla violenza, 

sulle raffiche di mitra (tutto vero peraltro, anche se non in tutti i giochi), ma si è mai 

proceduto a conteggiare il numero dei morti causato da Sandokan e dai i suoi Tigrotti di 

Mompracem (a fin di bene, per carità, ma il sospetto che in fondo si divertissero anche un 



 17

po’ è venuto a più d’uno di noi…) che hanno allietato la nostra infanzia? Eppure i 

videogame introducono le nuove generazioni al mondo digitale con un’efficacia ben 

maggiore rispetto ai corsi di visual basic che qualcuno di noi si è sorbito al debutto della 

rivoluzione informatica. I videogame assumono, tra l’altro, la funzione di viatico per la 

società digitale. Il che non vuol dire non analizzarne i rischi individuali e collettivi, 

astenersi dal doverne prevenire le overdose e non controllare nei contenuti la loro qualità 

ed i messaggi di cui sono portatori. Esattamente come evitare, nella scelta dei libri, che i 

propri figli leggano per diletto opere che incitano al satanismo, al razzismo ed alla 

violenza. 

 

Saltando ad un altro estremo, comprenderei tra le esperienze culturali cruciali l’Erasmus 

per quegli universitari che l’hanno fatto; un’esperienza di risettaggio dei propri 

comportamenti, delle relazioni, uno sforzo comunque di pratica interculturale dagli effetti 

duraturi e a lento rilascio culturale, anche in presenza di una debole lettura di libri e di 

nessun concerto negli ultimi dodici mesi. 

 

Si tratta solo di due esempi provocatori per sostenere l’esigenza di andare a ricercare 

comportamenti e consumi culturali al di là del prodotto culturale codificato 

tradizionalmente, per individuare il complesso dei consumi e delle pratiche come campo di 

indagine, per analizzare le interrelazioni, le sovrapposizioni, le ibridazioni e le contiguità 

con “altri” consumi e comportamenti (anche se “altri” indica una separatezza che in molti 

casi non ha soglia, ma un trascoloramento senza soluzione di continuità). 

 

Il nodo cruciale è che la cosiddetta società della conoscenza (al di là delle etichette e 

intendendo con ciò anche solo semplicemente l’evoluzione della nostra società) comporta 

una crescente esposizione (di nuovo non so trovare un termine più preciso) 

all’informazione, agli eventi ed ai “fatti” culturali, off line e on line. Questa esposizione, la 

dico così, in una metafora clorofilliana, produrrebbe una sorta di “fotosintesi culturale”,  

oppure un’osmosi, un assorbimento, per il fatto stesso di essere in un certo luogo (una 

metropoli preferibilmente, ma non solo). Non sarebbe certo un fenomeno nuovo se non 

nella scala e nella diffusione. Faccio un esempio tratto dal tempo antico. Chi leggeva 12 o 

20 o 50 e più libri all’anno, di solito trascorreva anche il sabato pomeriggio (o un altro 

giorno, ogni settimana, ogni quindici giorni o altro ancora) in libreria, a discutere con il 

libraio, a scegliere i libri, a leggere le quarte di copertina e gli incipit, ad annotare le novità 

anche se non interessanti, a costruire le proprie gerarchie di lettura e d’acquisto: “quando 

avrò letto questo, semmai comprerò quello…”. Quei sabati pomeriggi saranno valsi 



 18

qualcosa di più che una millantata lettura in un salotto, una familiarità con un libro 

conosciuto solo per un estratto, per uno spezzone, per una manipolazione saltuaria: 

sostengo che quelle ore in libreria costituivano (e costituiscono per coloro che conservano 

tali modalità di consumo a dispetto di Amazon e delle librerie on line) il contesto della 

lettura, la costruzione delle gerarchie di valore, delle scelte, lo spazio di ricognizione al di 

là delle proprie, comunque, limitate possibilità di leggere. Si trattava di una modalità di 

“esporsi” al mondo delle pubblicazioni. E tale consumo culturale veniva automaticamente 

incluso nella varabile costituita dal numero dei libri letti all’anno, con una sua logica ed 

una sua pertinenza. Ma ammettiamo un’esposizione equivalente a “fatti” ed “eventi” 

culturali senza nessun acquisto; dove troveremmo traccia di tutto ciò, come valutare 

questo tempo investito in attività o comportamenti culturali? È quello che può avvenire 

durante una normale navigazione sul web, nel frequentare un determinato gruppo sociale, 

nell’essere al centro di intensi flussi di informazione e comunicazione. 

 

Per tutti questi motivi è probabilmente necessaria una nuova antropologia che indaghi nel 

profondo il brulicare dei comportamenti e dei consumi culturali e che non distingua più 

solo un’élite compatta, ma il moltiplicarsi delle diverse tribù culturali, in una 

segmentazione sempre più complessa, ricostruibile forse proprio a partire dalle pratiche 

quotidiane, dalle multiple appartenenze, dal momento che la società della conoscenza 

contribuisce anche a rendere sempre più evidenti e a mettere in valore le componenti 

culturali dell’agire. 

 

Si tratterà forse di sostituire alcuni indicatori forti con una pletora di indicatori deboli che 

assumono significato solo nelle loro variabili geometrie aggregative. Sarà senz’altro uno 

sforzo analitico notevole, soprattutto per le modalità di rilevazione, ma abbiamo dalla 

nostra parte una potenza di calcolo spaventosa rispetto a trent’anni fa, che ci consente 

analisi di cluster, test di significatività, aggregazioni, riaggregazioni, dispersione di variabili 

immediate e continuamente rimodulabili.  La preferenza per indicatori forti e significativi 

trent’anni fa, a computer non ancora diffusi, aveva anche un senso per la fatica delle 

elaborazioni, per il tempo uomo che ciascun incrocio di variabili richiedeva. Ora questa 

scusa non l’abbiamo, ed il costo da pagare per una più puntuale comprensione e per una 

modellizzazione più pertinente è piuttosto nell’individuare nuove forme di indagine, nuovi 

schemi analitici, nell’affrontare fin dalle ipotesi di ricerca una complessità di ordine 

superiore. 

 



 19

Mi sembra una delle poche strade percorribili per non fotografare, oggi, il consumatore 

culturale con i nostri potenti mezzi digitali restituendone un dagherrotipo, un ritratto in 

seppia, con bombetta e baffi a manubrio, affascinante nelle indecisioni dei nitrati e della 

stampa, ma irrimediabilmente lontano dall’interpretare la contemporaneità. E le sue mode 

culturali. 


