
35

EMAKUMEAREN EUSKAL ERAKUNDEA
INSTITUTO VASCO DE LA MUJER

EMAKUNDE

MEMORIA HISTÓRICA CON 
PERSPECTIVA DE GÉNERO

UNA GUÍA PRÁCTICA PARA INCLUIR A  
LAS MUJERES EN EL RELATO HISTÓRICO

Organismo Autónomo delErakunde autonomiaduna





MEMORIA HISTÓRICA CON 
PERSPECTIVA DE GÉNERO

UNA GUÍA PRÁCTICA PARA INCLUIR A 
LAS MUJERES EN EL RELATO HISTÓRICO



2

Título: Memoria histórica con perspectiva de género. 
Una guía práctica para incluir a las mujeres en el relato histórico.

Edita y Realiza: Emakunde - Instituto Vasco de la Mujer

Autoría:

Diseño y maquetación: 

Isabel Mellén y Virginia López de Maturana.

Con la colaboración de Amelia Barquín

EPS Comunicación

Fecha: Noviembre 2024

Tirada: 2.000 ejemplares

Descriptores: Historiografía, Perspectiva de género, Androcentrismo,  
Roles sexuales.

Impresión: EPS Impresión

ISBN: 978-84-89630-60-4

Depósito legal: LG G 720-2024



3

ÍNDICE

PRESENTACIÓN  ..............................................................................................................	 5

1.	 INTRODUCCIÓN  ........................................................................................................	 6

2.	 LA IMPORTANCIA DE UNA MEMORIA HISTÓRICA DE LAS MUJERES  .....	 9

2.1.	 El silencio y el olvido  .........................................................................................	 12

2.2.	 La pluralidad de memorias  ...............................................................................	 12

3.	 ¿CÓMO SE HA CONSTRUIDO EL RELATO HISTÓRICO HEGEMÓNICO?  .....	 15

3.1.	 El relato androcéntrico  .......................................................................................	 18

3.2.	 El presentismo en los estereotipos de género  ...............................................	 20

3.3.	 La invisibilización de las mujeres en el relato histórico  ................................	 24

3.4.	 Estrategias de ocultación y desvalorización de las mujeres en el relato 
histórico  ...............................................................................................................	 29

3.5.	 El impacto social del relato androcéntrico  ......................................................	 36

4.	 EL ANÁLISIS CRÍTICO DEL PASADO A TRAVÉS DE LA PERSPECTIVA 
DE GÉNERO  ................................................................................................................	 38

4.1.	 El género como herramienta básica de análisis  .............................................	 41

4.2.	 La perspectiva de género como metodología científica  ...............................	 42

4.3.	 Las mujeres como sujetos históricos  ...............................................................	 43

4.4.	 Contextualizar para abrir la mirada  ..................................................................	 46

4.5.	 Resignificando algunos conceptos históricos  ................................................	 48



4

5.	 CÓMO RECONSTRUIR UN RELATO HISTÓRICO SIN SESGOS DE 
GÉNERO  ......................................................................................................................	 60

5.1.	 Las fuentes escritas  ............................................................................................	 61

5.2.	 Las fuentes visuales  ...........................................................................................	 64

5.3.	 La cultura material  .............................................................................................	 72

5.4.	 El testimonio  .......................................................................................................	 76

6.	 A MODO DE RESUMEN  ...........................................................................................	 78



5

La Ley para la Igualdad de Mujeres y Hombres y Vidas Libres de Violencia 
Machista contra las Mujeres y la Estrategia 2030 para la Igualdad de mujeres 
y hombres en la CAE señalan la necesidad elaborar y reconstruir la memoria 
social, así como los procesos de memorialización, desde la perspectiva de 
género.

Precisamente, ese es el objetivo de esta guía “Memoria histórica con perspec-
tiva de género” elaborada por las profesoras Isabel Mellén y Virginia López 
de Maturana. En ella, se analizan cuáles son los factores que han favorecido 
la construcción de un relato histórico androcéntrico y sesgado desde el punto 
de vista de género, en el que se invisibiliza a las mujeres y se ofrece una vi-
sión estereotipada de sus contribuciones. Al mismo tiempo, se ofrecen pautas 
para la reconstrucción de un relato histórico más justo, riguroso e integrador. 

En su parte final, la guía incluye un decálogo de propuestas prácticas para 
integrar la perspectiva de género en la memoria histórica que esperamos que 
sirva de ayuda y orientación para las instituciones, profesionales y agentes 
sociales implicados en el estudio, la investigación y la divulgación histórica, 
artística y cultural, desde el convencimiento de que reconocer y recuperar la 
genealogía de las mujeres es una cuestión de justicia social.

Dirección de Emakunde-Instituto Vasco de la Mujer

PRESENTACIÓN



1.   INTRODUCCIÓN



7

La sociedad vasca cada vez es más consciente de los mecanismos por los cuales se 
ha relegado a las mujeres a posiciones secundarias o por los que se han ocultado sus 
aportaciones. Sin embargo, pese a los esfuerzos que se realizan por la igualdad de 
hombres y mujeres, en un terreno como la historia, entendida como un relato sobre 
nuestro pasado común que nos constituye en el presente, su presencia es todavía escasa. 
Hasta hace poco tiempo, en el relato histórico, las mujeres no han sido consideradas 
sujetos y motores de pleno derecho y, a la falta de estudios rigurosos sobre el legado 
femenino que todavía aquejan a las disciplinas que se dedican a estudiar y divulgar 
el pasado, hay que sumarle las ocultaciones deliberadas de las aportaciones de las 
mujeres al acervo común.

Para ayudar a construir una memoria histórica que represente a todos los miembros de 
la sociedad, y especialmente a las mujeres, es necesario tomar conciencia de las caren-
cias y los sesgos que presenta el relato histórico hegemónico. Pero, además, es preciso 
señalar también una serie de pautas de carácter científico que nos ayuden a recuperar 
las experiencias de las mujeres del pasado y a integrarlas de forma rigurosa y equilibra-
da. Todo ello con el objetivo de tener una buena base de conocimiento que nos sirva 
para divulgar la memoria histórica de las mujeres, reivindicarla en nuestro presente y 
construir una genealogía femenina que ayude al desarrollo y la emancipación de las 
mujeres del futuro.

Esta guía pretende ofrecer una serie de pautas y reflexiones críticas encaminadas a de-
jar en evidencia las ocultaciones y los sesgos en la construcción del relato actual sobre 
el pasado. Pero, también, busca ofrecer algunas claves para desarrollar una memoria 
histórica que se traduzca en acciones simbólicas, espacios de memoria y replantea-
miento de los discursos divulgativos sobre nuestro pasado que seguimos transmitien-
do desde diferentes ámbitos sin ser conscientes de los sesgos de género implícitos. El 
relato histórico tiene un amplio poder transformador, en tanto que contribuye a forjar 
identidades y símbolos comunitarios. El objetivo es que ese relato deje de ser excluyen-
te y contribuya a conformar una memoria de todos y de todas.



8

Nuestra pretensión es concienciar sobre la ausencia deliberada de mujeres 
en el relato histórico hegemónico, que se revela incapaz de representar a la 
mayoría de la población. Para ello señalaremos los principales sesgos de gé-
nero y estereotipos que salpican la narración histórica actual y desvelaremos 
los mecanismos por los cuales se expulsa reiteradamente a las mujeres del 
canon histórico o se tergiversa su contribución a las acciones colectivas. Mos-
traremos cómo reconstruir un relato histórico más justo mediante la meto-
dología de la perspectiva de género, una herramienta de carácter científico 
que permite señalar los sesgos del relato y suplir sus carencias. Siguiendo 
esta metodología, ofreceremos algunas pautas o claves de carácter práctico 
que sirvan para redescubrir a las mujeres del pasado como sujetos históricos 
y para integrarlas en el relato común con una base científica y rigurosa. Me-
diante la difusión de esta nueva narración más inclusiva lograremos un mayor 
compromiso social en la divulgación de la memoria histórica de las mujeres y 
se podrá favorecer la creación de lugares de memoria, de acciones simbólicas 
o de identidad colectiva a partir de su pasado común. La toma de conciencia 
histórica de este colectivo y la puesta en valor de sus vivencias y experiencias 
llevará también a una mayor protección del legado histórico, histórico-artís-
tico y patrimonial femenino, tanto material como inmaterial, evitando así su 
desaparición para el futuro.

Para satisfacer estas aspiraciones debemos contar con la complicidad y la colaboración 
de la totalidad de agentes que actúan como cadena de transmisión del relato histórico 
y que contribuyen a darle continuidad y legitimidad. Por ello es necesario que las insti-
tuciones que quieran desarrollar proyectos que tengan que ver con la historia y el relato 
del pasado sean conscientes de algunas cuestiones en relación con el género para crear 
una memoria incluyente e igualitaria. También debería ser un eje rector para publica-
ciones de cualquier tipo (libros, cómics, folletos turísticos o informativos, entradas de 
blog…) o formatos audiovisuales (documentales, reportajes…) que tengan carácter o 
inspiración histórica. Este objetivo, asimismo, debería involucrar al sector cultural y 
turístico, como guías de turismo, informadores e informadoras culturales o personal de 
museos que se encarguen de divulgar el pasado y de perpetuar la memoria colectiva 
de forma oral. Y, por supuesto, es especialmente urgente abordar una revisión de los 
sesgos androcéntricos del relato histórico en el caso de los y las profesionales del ám-
bito docente, ya que son el principal vehículo a través del cual se mantiene el discurso 
desigual de la historia. Con la implicación de todas y de todos lograremos poner fin a 
un relato falso y tergiversado sobre el pasado que tiene consecuencias negativas para 
las mujeres del presente y del futuro.



2. LA IMPORTANCIA 
DE UNA MEMORIA HISTÓRICA 
DE LAS MUJERES



10

Durante mucho tiempo, la Historia y las Ciencias Sociales sólo prestaban atención al 
análisis de los hechos o a las estructuras sociales. Por el contrario, en las últimas déca-
das el denominado giro culturalista de la historiografía ha destacado la importancia del 
análisis de elementos que podemos considerar inmateriales, como identidades, símbo-
los, lugares de memoria, etc. Todos ellos, más allá de su realidad histórica, tienen una 
gran fuerza emocional e influyen en la conformación del modo de ser de cada sociedad, 
quizás incluso más profundamente que cuestiones meramente racionales o estructu-
rales. Este tipo de análisis está íntimamente relacionado con el estudio de la memoria 
histórica de las sociedades.

La problemática de la memoria había sido un terreno inexplorado para la historiografía 
hasta finales de la década de 1970. No era, sin embargo, un tema nuevo para otras dis-
ciplinas, como la Sociología, la Etnografía, la Filosofía o la Psicología que, tras la Prime-
ra Guerra Mundial (1914-1918), comenzaron a plantearse cómo relatar esa experiencia 
traumática reciente —ese “trastorno de lo cotidiano” fruto del conflicto, en palabras 
del historiador Christian Ingrao— desde el testimonio y las vivencias de las personas 
supervivientes. 

El vacío historiográfico existente durante las siguientes décadas manifestaba la dificul-
tad de abordar el asunto de la memoria por parte de quienes se dedicaban al estudio 
de la Historia de manera profesional. Así, contraponían Historia —“un saber académico 
dirigido al conocimiento del pasado en datos probados con la máxima certeza posible e 
interpretados a partir de un esquema explicativo que quiere ser convincente”, en palabras 
de José Álvarez Junco— frente a la memoria de los “hechos pasados cultivada por los 
contemporáneos y sus descendientes” (Jeanne Favret-Saada) que “es selectiva, acumu-
lativa y se expresa en el recuerdo o en el silencio”, a la vez que se ve “condicionada por el 
olvido, por la transformación y por la selección de recuerdos” (Josefina Cuesta).

Sin embargo, a partir de la década de 1980 tuvo lugar un verdadero boom de los estu-
dios sobre la memoria entre especialistas de la Historia, tanto en Europa como en los 
Estados Unidos. Y es que en esas últimas décadas del siglo XX “aparecen las memorias 
femeninas, religiosas, judías, campesinas […]. Hay una suerte de explosión de las me-
morias grupales que no habían sido reconocidas por la historia oficial, muy centrada en 
el Estado, y que reclamaban ser consideradas” (Nora, Letras libres, 1-II-2018). Un hito 
en este sentido fue la publicación entre 1984 y 1992 de la monumental obra dirigida por 
Pierre Nora, sobre Les Lieux de Mémoire en Francia. Se trata de un estudio pionero de 
130 lugares de memoria, incluyendo diversos tipos de monumentos, símbolos, fiestas, 
paisajes, lugares, personajes históricos o legendarios, etc. Esta eclosión producida en 
el último tercio del siglo XX impulsó la profundización en el estudio de este nuevo cam-
po historiográfico de la denominada memoria histórica. 

Desde ese momento, el prisma de quienes trabajan la Historia de manera profesional 
va a centrar buena parte de sus estudios en el análisis de la memoria colectiva. Así, 
desde la perspectiva de este nuevo marco historiográfico van a ser objeto de investiga-
ción todos aquellos colectivos que, tradicionalmente, han venido teniendo “complejas 
relaciones con la historia y con la sociedad”, como indica la historiadora Josefina Cues-
ta. Una historia social de la memoria que va a constituir un nuevo campo de estudio 



11

historiográfico, absolutamente relacionado con la visión del pasado desde el presente 
y que, por lo tanto, va a suscitar una gran demanda por parte de determinados colecti-
vos que reivindican su integración en el relato oficial de la Historia, porque, no solo la 
memoria, sino que también el olvido o el silencio van a ser objeto de análisis. 

Así, por ejemplo, en el caso de la presencia de las mujeres en el relato histórico tradicio-
nal, ambos conceptos van a ser fundamentales. Y es que esta historia social de la me-
moria es, en palabras de Cuesta, una “historia de las heridas abiertas”, clara expresión 
de las dudas que surgen desde el presente sobre determinados periodos del pasado 
“especialmente traumáticos”, particularmente planteadas por colectivos que han sido 
habitualmente olvidados o silenciados, como las mujeres. Este estudio puede verse 
favorecido (a pesar de las dificultades) por la metodología crítica propia de los y las 
profesionales de la Historia. 

Efectivamente, fruto de la diferente concepción metodológica de ambas, el estudio 
de la memoria implica inconvenientes para la práctica académica de la historia. No 
obstante, existen elementos que revelan una necesidad de memoria y de esfuerzo por 
evitar el olvido. Concretamente, en el caso de las mujeres, que a lo largo de la Historia 
se han visto excluidas del relato oficial, “la necesidad de memoria viene impulsada por 
el refuerzo de la propia identidad” (Cuesta). De este modo, sustentada en el recuerdo 
colectivo, dicha memoria da fuerza y unidad al grupo para impulsar sus reivindica-
ciones y, en último término, lograr que las instituciones, mediante la aplicación de 
diferentes políticas públicas de memoria, integren progresivamente su relato en la 
historia oficial. 

La memoria histórica implica la pervivencia de las experiencias de los colec-
tivos o grupos socialmente minorizados en el relato oficial de la historia, es-
pecialmente después de una situación traumática. El patriarcado ha motivado 
que las vivencias de las mujeres hayan estado moldeadas en gran medida por 
una sucesión de mecanismos de represión, violencia y olvido y, por tanto, con-
forman un colectivo que precisa de estrategias de revalorización de su pasado 
y de reivindicación de su memoria histórica. Mediante este reconocimiento 
de una historia común y de la reconstrucción de una genealogía femenina se 
podrá generar un sentimiento de comunidad para las mujeres actuales que in-
fluirá positivamente en su empoderamiento y en su cohesión como colectivo.



12

2.1.	 EL SILENCIO Y EL OLVIDO

Silencio y olvido son conceptos íntimamente relacionados con la memoria. Este mu-
tismo puede ser voluntario o impuesto y puede llevar consigo ocultamiento o una in-
capacidad individual de comunicar, fruto de una experiencia traumática que pervive 
en el recuerdo de una persona o de una colectividad. Esta imposibilidad de expresarse 
puede verse limitada por el contexto histórico o la condición social del grupo o indi-
viduo, e, incluso, por la desconfianza que pueda generar su testimonio en la persona 
receptora de su mensaje.

Por su parte, el olvido es la cara opuesta de la memoria. Supone obviar algunos recuer-
dos o experiencias individuales que pueden tener escaso interés o, incluso, pueden 
suponer un lastre para el grupo. También las sociedades o los regímenes políticos pue-
den apelar al olvido, entorpeciendo de esa manera la aparición ante la sociedad de re-
cuerdos o experiencias concretas que puedan resultar negativas para ellas, llegando en 
ocasiones a proclamar su desaparición. Este tipo de olvido oficial puede ser impuesto 
por el poder político a una sociedad o a un colectivo concreto, prohibiéndole así recor-
dar o, siquiera, mencionar sus lacerantes experiencias vitales, trayendo de esta manera 
consigo una amnesia institucionalizada, una ruptura absoluta con un determinado pa-
sado que trata de borrarse de manera definitiva. 

La imposición de silencio a las mujeres y el olvido consciente de su pasado 
es lo que precisamente acontece a través del relato histórico hegemónico. Se 
busca con ello romper la genealogía femenina, negar la memoria de las viven-
cias compartidas y los logros obtenidos para mantener las desigualdades en 
el presente. Por lo tanto, el mutismo de las mujeres en la narración sobre los 
hechos del pasado es impuesto por un sistema patriarcal que ha patrimoniali-
zado la historia común de forma excluyente.

2.2.	 PLURALIDAD DE MEMORIAS

No sólo en los individuos, sino también en los colectivos, convergen diversas memo-
rias. En un primer estrato figuran la memoria individual, la social y la colectiva, que 
pueden todas ellas confluir con las memorias de un segundo estrato, como pueden ser 
la familiar, política, religiosa, de género, de clase, etc. Así puede explicarse cómo un 
mismo acontecimiento histórico puede generar diversas memorias. La militancia en un 
partido político, la pertenencia a una asociación determinada, unas creencias religiosas, 
o un contexto popular concreto pueden confluir y determinar que un individuo o un 
colectivo puedan generar una memoria muy específica.



13

De especial interés puede resultar para nuestro objeto de estudio el caso de la memo-
ria familiar. La familia es el espacio en el que, en un primer término, se define nuestra 
concepción del mundo. El lugar en el que se concretan una serie de valores, normas 
y representaciones con los que cada persona va a vivir sus primeras experiencias y a 
generar sus primeros recuerdos. En este sentido se han estudiado diversas variables 
de análisis, que pueden explicar el modo en el que las familias cristalizan su memoria. 

Por ejemplo, en base al criterio de género, y citando diversos estudios, Cuesta indica 
que “los recuerdos femeninos no se organizan de la misma manera que los recuerdos 
masculinos”. Así, por ejemplo, explica, un hombre y una mujer que viven en el mismo 
medio urbano, expresan su realidad de manera diferente. Mientras los recuerdos del 
individuo masculino se organizan en base a su vida profesional, los medios de trans-
porte y comunicación que tiene a su alcance para llegar a su trabajo, la mujer percibe 
la ciudad a través de la vida familiar, las actividades domésticas y de la educación a sus 
hijos e hijas. Por su parte, la diferencia de edad, la jerarquización de los recuerdos rea-
lizada en el propio núcleo familiar, el origen socio-económico, la diversidad profesional 
de cada uno de sus miembros, son factores que también determinan la memoria de los 
individuos en función de sus experiencias en el hogar.

El ámbito geográfico ha determinado, en buena medida, el objeto de estudio sobre 
la memoria. Así, por ejemplo, la historiografía estadounidense se ha centrado en el 
estudio de la memoria de las mujeres y de la población de origen afroamericano. En 
Iberoamérica, por su parte, se ha puesto el acento sobre las poblaciones indígenas, 
realizando estudios a un nivel mucho más local que, por ejemplo, en Francia, donde la 
ya citada obra de Nora estudia, fundamentalmente, la memoria nacional. Esta misma 
estela siguieron obras realizadas en diversos países de Europa del este y central. No 
obstante, son cada vez más los estudios que se ponen en el objetivo de su estudio la 
historia de las mujeres, la infantil, la de las personas migrantes o la de los grupos más 
desfavorecidos de la sociedad, resultando, en muchas ocasiones, realmente complica-
do llevar a cabo determinados estudios, como consecuencia de la escasez de fuentes.

La memoria sobre un hecho histórico varía radicalmente entre individuos en 
función de su género, etnia, ideología, nivel socioeconómico, religión, orien-
tación sexual… Todos estos factores determinan las experiencias que se tie-
nen ante un mismo evento, lo cual ofrece un panorama extraordinariamente 
complejo para las personas dedicadas al estudio del pasado, que tendrán que 
atender no sólo a las experiencias del grupo dominante a nivel político o so-
cial, sino de todos los colectivos que experimentaron ese mismo fenómeno. 
Así, movimientos o procesos que tradicionalmente han sido considerados po-
sitivos desde el punto de vista de la élite dominante no tienen por qué haber 
constituido un avance para toda la humanidad, sino que han podido ser alta-
mente nocivos para otros grupos.



14

Para mostrar cómo la memoria o la experiencia vivida en torno a un mis-
mo acontecimiento varía según el género de la persona que lo experimenta,  
Josefina Cuesta expone un ejemplo muy concreto relativo a la memoria de la 
Segunda Guerra Mundial. “[…] el fondo del cuadro es el mismo: son los mis-
mos recuerdos de la guerra. Pero entre las diferencias destaca que la mujer, 
en la correspondencia familiar, se detiene más en la vida material, doméstica  
—el menaje y la costura en tiempos de guerra—, en la dificultad de compras 
y de aprovisionamiento, en la vida comercial de la ciudad, en la salud, en la 
sociabilidad y en la educación de su hija”.

Douglas Darian Smith, Inspección de bombas de la RAAF antes de su traslado 
a una fábrica de llenado de explosivos en Australia Meridional en 1943. 

Fotografía de la State Library of South Australia.



3. ¿CÓMO SE HA 
CONSTRUIDO EL RELATO 
HISTÓRICO HEGEMÓNICO?



16

Cuando consumimos un relato histórico, bien sea a través de la cultura po-
pular, del sistema educativo o de iniciativas relacionadas con el ocio, rara vez 
pensamos en cómo se ha ido elaborando esa narrativa. Detrás de cualquier 
narración que contemos sobre el pasado, por anecdótica o pequeña que sea, 
hay todo un trabajo de investigación y de reflexión que han realizado otras 
personas previamente, con mayor o menor formación académica. Pero tam-
bién hay toda una serie de prejuicios y estereotipos que ayudan a completar 
algunas partes del relato que son desconocidas o sobre las que no nos he-
mos interrogado porque se consideran “de sentido común”. Así, a los datos 
verídicos y fiables se les superponen algunas ideas que damos por sentadas, 
creando enfoques que normalmente están de acuerdo con el pensamiento 
hegemónico, nuestra ideología, bagaje o experiencia.

Cualquier relato que nos contamos sobre el pasado es, en el fondo, una reconstrucción 
de unos hechos. De lo que aconteció en otro tiempo nos quedan hoy en día vestigios 
inconexos: textos de todo tipo, restos materiales, imágenes, edificios u objetos… La 
labor de la persona que se enfrenta a ese pasado desde cualquier disciplina es tratar de 
crear un relato coherente, argumentado, con evidencias y que sea honesto con los ha-
llazgos en los que se apoya. Por ello, a la hora de organizar y analizar esa información, 
resultan cruciales las preguntas que se realizan hacia el pasado, que son las que van a 
determinar qué información es útil para la reconstrucción del relato, qué partes no son 
relevantes, y qué aspectos se van a resaltar o señalar con especial incidencia.

A la hora de determinar estas preguntas, es de suma importancia comprender el con-
texto histórico no sólo del pasado, sino también del momento presente de la persona 
que se las realiza. A este contexto actual se le denomina “contexto de descubrimien-
to” y es relevante en tanto que influye de manera determinante en las preguntas que 
se hacen y en las respuestas que se obtienen del pasado, denominadas “contexto de 
justificación”. En ese sentido, las preguntas que se han ido formulando para dar forma 
al actual relato hegemónico sobre la historia no son inocentes, sino que son fruto de 
un contexto de descubrimiento muy determinado, en el que, salvo alguna excepción, 
sólo los hombres blancos occidentales y de clase media-alta han podido participar. 
Esto significa que la inmensa mayoría de las preguntas que han realizado y que han 
movido sus investigaciones parten de su propia cosmovisión, intereses e ideología. De 
esta forma, cuantas más personas y más diversas sean las que participan en la creación 
del conocimiento, mayor será el contexto de descubrimiento y, por lo tanto, más rica 
nuestra visión sobre el pasado. 



17

Durante gran parte del siglo XIX y del siglo XX ha predominado el ideal de 
mujer doméstica y responsable de los cuidados de la familia, conocido bajo 
el nombre de “el ángel del hogar”. Este modelo rara vez se cumplía en la rea-
lidad, puesto que muchas mujeres debían compaginar sus tareas domésticas 
con el trabajo. Sin embargo, ha servido como estereotipo que trasladar hacia 
el pasado, generando la idea errónea de su cumplimiento a lo largo de la his-
toria. Por ello, gran parte de la historiografía y de la cultura popular de estos 
períodos han creado la falsa imagen de las mujeres del pasado como amas de 
casa dedicadas en exclusiva a las tareas de mantenimiento, a la reproducción 
y a la crianza, despojándolas de agencia, protagonismo y poder en el relato 
histórico. La aplicación de este prejuicio de los siglos XIX y XX es mucho más 
evidente en los casos en los que apenas contamos con información relativa 
al período, como la Prehistoria. La manida imagen de una mujer realizando 
tareas del hogar y cuidando de menores en el interior de una cueva mientras 
un hombre trae la caza es, quizá, una de las muestras más claras de cómo los 
prejuicios de género y el contexto de descubrimiento moldean nuestra visión 
sobre el pasado o contexto de justificación.

Ilustración de la obra: María del Pilar Sinués, El Ángel del Hogar (Madrid, 1859).



18

3.1.	 EL RELATO ANDROCÉNTRICO

El relato hegemónico sobre el pasado se ha construido teniendo un protago-
nista implícito de los acontecimientos: el Hombre. Este Hombre, que se nos ha 
presentado falsamente como un universal, en el fondo es un varón concreto 
con unas características bien definidas: es blanco, europeo, de clase media- 
alta, heterosexual, creativo, poderoso y con una capacidad de acción que le 
convierte en el único motor histórico posible para el devenir de los aconteci-
mientos. El Hombre crea la historia, mientras que el resto de las personas que 
no cumplen estas características son meras observadoras o tienen un papel 
secundario. Para sostener este protagonismo creado de manera artificiosa ha 
sido necesario tergiversar los hechos históricos, silenciar a los colectivos y 
personas que no encajaban con este perfil incluyendo también a otros hom-
bres que no seguían este estereotipo y, sobre todo, ficcionar la narración de 
la historia.

Gran parte de los personajes que componen el relato histórico hegemónico cumplen 
la mayoría de las características que configuran al Hombre como sujeto histórico por 
antonomasia. Por ello las acciones típicamente realizadas por otras personas o colec-
tivos se han considerado irrelevantes para la historia, se le han atribuido a este sujeto 
falsamente universal los hechos de los que no se conocen autoría o se han tergiversado 
las evidencias documentales, visuales o materiales para amoldarlas a la idea de este su-
jeto como absoluto protagonista del relato histórico. A este fenómeno se le denomina 
androcentrismo, y consiste en la falsa creencia de que todo lo que ha hecho la Huma-
nidad lo han hecho los hombres, configurando una visión sesgada hacia el pasado que 
silencia u omite la memoria de otros colectivos.

En este punto no tenemos que olvidar que nuestro actual relato histórico se funda en 
un momento muy concreto: el siglo XIX. Disciplinas como la Arqueología o la Historia 
del Arte se inauguran como parcelas independientes de conocimiento en este período, 
y la Historia refunda sus bases metodológicas en el transcurso de este siglo Esto genera 
que la mayor parte de nuestros conocimientos sobre el pasado hunda sus raíces en las 
creencias y en los estereotipos de género decimonónicos y, con mucha frecuencia, gran 
parte de las ideas androcéntricas que todavía salpican el relato histórico hegemónico 
actual permeándolo desde los orígenes de estas disciplinas.

Así, existen ciertas ideas, propias de los prejuicios del siglo XIX, que se han trasladado 
a otras épocas del pasado hasta quedar totalmente naturalizadas en el discurso. De este 
modo, las características y acciones que en el siglo XIX se ligaban a lo masculino han 
pasado a ser consideradas universalmente masculinas y propias de una supuesta esen-
cia de los hombres. Por el contrario, el modelo del ángel del hogar diseñado como pro-
totipo femenino de comportamiento para las mujeres de la burguesía que las convertía 



19

en cuidadoras y las consagraba a la domesticidad ha sido en ocasiones considerado la 
esencia de lo femenino. Estos esencialismos, propios de la ideología imperante en este 
período, se han atribuido a hombres y mujeres de cualquier otro tiempo como si fuesen 
características naturales de ambos géneros y no modelos socialmente construidos. 

De ese modo, basándose en las desigualdades de género, raza y clase social predo-
minantes en el siglo XIX, se han favorecido en la construcción del relato histórico los 
aspectos que subrayan la hegemonía de la élite masculina blanca. Como consecuencia, 
cobran una mayor importancia en el discurso histórico la política y la guerra, como dos 
de los elementos que definen la masculinidad de las clases altas, hasta presentarse casi 
como los únicos motores históricos posibles. A ello hay que sumar también la creati-
vidad de los “genios” tanto científicos como artísticos y el uso e invención de ciertas 
tecnologías asociadas a lo masculino como hitos que han hecho “avanzar” la historia. 
El resto de aspectos que componen el pasado de la Humanidad, incluyendo los cuida-
dos, las estrategias de paz, las estructuras familiares y sociales, el trabajo anónimo o 
las tecnologías enfocadas a la supervivencia de la especie han sido menospreciados o 
directamente no considerados a la hora de elaborar un relato común. En consonancia 
con el predominio de esta memoria masculina, todas aquellas personas pertenecientes 
a colectivos minorizados que participaron en estos ambientes masculinizados han sido 
debidamente ocultadas y sus biografías tergiversadas para mantener la idea del Hom-
bre como único agente histórico.

Quizá uno de los ejemplos más gráficos sobre la consideración del Hombre 
como protagonista absoluto de los acontecimientos es la ya clásica imagen de-
nominada “La marcha del progreso”. Representa la evolución humana, repetida 
a modo de cliché, como una progresión de sujetos varones que representan las 
características de los diferentes tipos de homínidos. Además, estos hombres 
suelen portar armas como objeto que simboliza la evolución y como síntoma 
del progreso de la civilización. Esta imagen ha sido completamente norma-
lizada y hasta hace poco tiempo no se ha puesto en cuestión la utilización 
en exclusiva del cuerpo del hombre como representativo de toda la especie. 
Paradójicamente, algunas de las especies de homínido únicamente han sido 
estudiadas a partir de restos femeninos, ya que no se ha conservado ningún 
ejemplar masculino, por lo que, además de excluyentes, estas imágenes no 
reflejan los datos científicos reales.



20

Rudolph Zallinger, ilustración conocida como “La marcha del progreso”  
para el libro Early Man, 1965.

3.2.	 EL PRESENTISMO EN LOS ESTEREOTIPOS DE GÉNERO

Los análisis críticos que se han ido realizando en los últimos años sobre la 
historiografía y la construcción del relato histórico en artículos académicos, 
libros de texto, discursos museográficos y productos culturales de inspiración 
histórica revelan que la forma como se representan las relaciones de género 
tiene un alto grado de presentismo. Si no se estudian y analizan directamente 
esas relaciones en el contexto temporal y geográfico del pasado en cuestión, 
se tiende a imaginar esas relaciones utilizando como modelo el tiempo actual. 
De este modo, la jerarquía en base al género, la edad, la orientación o iden-
tidad sexual, la raza, la etnia o la religión que existe en nuestra actualidad se 
utiliza como base inconsciente para explicar las relaciones interpersonales de 
otras sociedades que son lejanas en el tiempo, el espacio y la mentalidad. El 
problema es que estas diferencias y desigualdades sociales están tan integra-
das que se toman como naturales y evidentes, y hay que hacer un verdadero 
esfuerzo crítico para darnos cuenta de que son construidas y, por lo tanto, 
variables.

En el relato histórico hegemónico se ha trasladado hacia el pasado el modelo social 
jerárquico de nuestro presente, que sitúa en la cúspide al hombre blanco occidental de 
mediana edad y de clase acomodada convirtiéndolo en el sujeto histórico por antono-



21

masia y desplazando al resto de actrices y actores a un lugar subordinado. Toda nues-
tra sociedad patriarcal gira en torno a este mismo modelo de hombre y, por lo tanto, 
independientemente de nuestro género y de nuestras características podemos seguir 
contribuyendo al relato histórico hegemónico aceptando de manera acrítica su punto 
de vista único. Paradójicamente, las personas que defienden la veracidad de este relato 
sesgado suelen referirse a él como objetivo, mientras que acusan de presentismo y 
subjetividad a quienes lo ponen en duda desde un punto de vista crítico.

La historia inaugurada y escrita desde el prisma de este modelo de hombre prioriza, 
asimismo, a sus iguales del pasado. De este modo, los protagonistas masculinos del re-
lato histórico suelen ser personajes poliédricos, diversos, que asumen diferentes roles, 
con personalidades muy distintas y con capacidad de ejecutar acciones muy variadas 
que generan diferentes modelos de comportamiento. Sin embargo, en esta estructura 
narrativa, las mujeres adoptan el papel de personajes secundarios, por lo que de ellas 
sólo se espera que sirvan para apoyar el papel del hombre o para interponerse en sus 
objetivos. Nacen así los estereotipos de la buena y de la mala mujer, siempre desde la 
mirada juzgadora del sujeto histórico Hombre.

Según concluyen los diversos estudios que han analizado los libros de texto de todas 
las etapas educativas, normalmente, cuando aparece algún personaje femenino en el 
relato hegemónico histórico se le aplica el genérico “mujer”. A pesar de que los hom-
bres asumen roles de todo tipo, y tienen objetivos y caracteres definidos, las mujeres 
suelen aparecer sólo el ámbito de la vida cotidiana y totalmente despersonalizadas, 
como una totalidad homogénea sin personalidad propia. Carecen de objetivos, son 
inactivas o se encargan sólo de las tareas de mantenimiento y no se tienen en cuenta 
sus condicionamientos de clase, raza, edad, orientación o identidad. 

Sin embargo, aquellas que han logrado imponerse en ambientes masculinizados o que 
han asumido algunos aspectos propios de los roles masculinos se convierten en he-
roínas, en excepciones que confirman la regla de que sólo los varones de cierto tipo (y 
las personas que se aproximen a ese ideal) tienen un lugar protagonista reservado en 
la historia. Pero, debido a su condición de mujeres, muchas de ellas han sido juzgadas 
en la historiografía como malas, brujas, locas o “mujeres fatales”. En contraposición 
a este estereotipo de la mujer masculinizada, encontramos a las víctimas, que suelen 
tener un carácter espiritual, emocional y que, por sus rasgos hiperfeminizados reciben 
la crueldad de los hombres y asumen su condición de subordinación. Así, en el trata-
miento de los personajes femeninos en el relato histórico podemos percibir de forma 
muy clara la manida dicotomía entre los estereotipos de la buena y la mala mujer, de 
la virgen o la puta.

A esta dualidad que elimina la diversidad y complejidad de las mujeres reales y que las 
reduce a estereotipos creados desde una óptica masculina, en los últimos tiempos se 
ha sumado a los libros de texto un tercer estereotipo de mujer histórica: la feminista. 
Quizá en un intento por enmendar la ausencia de referentes históricos y tratando de 
hacer un guiño a los movimientos sociales en pro de la igualdad de hombres y muje-
res, ha surgido con fuerza este nuevo estereotipo que agrupa a mujeres consideradas 
fuertes. Todas ellas suelen tener en común los típicos rasgos masculinizados de la mala 



22

mujer, aunque, según este estereotipo, dirigen sus acciones hacia una buena causa, sea 
la igualdad entre géneros o hacia otros colectivos oprimidos. En estos casos se vuelve 
a incurrir en una simplificación o banalización de los personajes históricos femeninos al 
querer encasillarlos en un cliché que, de nuevo, homogeniza a las mujeres eliminando 
las contradicciones, contextos y particularidades de cada una.

También, en los últimos años, tratando quizá de minimizar los efectos del patriarca-
do sobre las mujeres o buscando una especie de mitificación en clave positiva de su 
pasado, se han creado falsos estereotipos que contribuyen a ocultar la realidad histó-
rica. Por ejemplo, en ocasiones se alude a una especie de matriarcado originario que 
después daría origen al patriarcado. Hasta la fecha no tenemos noticia ninguna de la 
existencia de un matriarcado histórico. Es decir, no hay evidencias firmes en ninguna 
sociedad conocida de una estructura social en la que las mujeres dominen en todos 
los ámbitos y hayan relegado a los hombres a una posición subordinada y secundaria. 
Lo que sucede es que, normalmente, se suelen confundir los períodos de mayor rela-
jamiento del patriarcado con un matriarcado. Pero el hecho de que algunas mujeres 
tuviesen cierto poder no significa que éste nazca de una estructura matriarcal que sea 
aplicable a un conjunto social.

Por otra parte, también existe mucha confusión al tratar la cuestión de la brujería. Existe 
un estereotipo actual que considera a las brujas como mujeres sabias que ejercían una 
medicina alternativa. Si bien es cierto que muchas parteras fueron acusadas de brujería 
por médicos que veían en ellas una competencia desleal y querían usurpar sus puestos 
de trabajo, la realidad de la brujería es mucho más compleja. Mujeres y hombres de 
todo tipo y condición fueron acusados en tribunales civiles o eclesiásticos de haber 
practicado la brujería y no hay un criterio unificado que explique estas acusaciones. 
Marcas de nacimiento, rumores, histeria colectiva, viejas rencillas, intentos de obtener 
los bienes o el puesto de trabajo de la persona acusada, envidia o fantasías infantiles 
fueron algunas de las causas por las que una persona pudo ser acusada de brujería en 
la Edad Moderna. Si bien hay una abrumadora cifra de mujeres que supera con creces 
a la de los hombres, este hecho puede explicarse por el patriarcado imperante en la 
época y no tanto por la existencia de una supuesta sabiduría femenina que se trató de 
prohibir.

Los personajes históricos femeninos se llevan encasillando desde la Antigüe-
dad bajo los estereotipos de género de la buena y la mala mujer. Sus actuacio-
nes no se valoran por sí mismas, sino en relación con los deseos y necesidades 
de los hombres de su alrededor. Así, a la reina Cleopatra se le ha atribuido el 
estereotipo de la mala mujer, dado que fue una gobernante con poder que 
desafió los designios de Roma. En este sentido, su tipo de acciones no se dife-
rencian en gran medida de las que realizaba un hombre de su misma posición 
social en la época, pero la valoración que recibe es diferente. Por su parte, 
también desde la Antigüedad se mostraba en el papel contrario, el de la buena 
mujer, a Lucrecia, que se quitó la vida después de haber sido violada para man-
tener el honor de su linaje. Lucrecia antepone la honra y el buen nombre de 
sus familiares varones a su propia existencia, convirtiéndose así en la víctima 
perfecta que recibe toda la violencia del patriarcado de una manera sumisa. 



23

Izquierda: Alexandre Cabanel, Cleopatra probando los venenos en prisioneros condenados, 
1887, Museo Real de Bellas Artes de Amberes.
Derecha: Andrea Casali, Lucrecia, c. 1740, Szépművészeti Múzeum.

Bajo el tercer estereotipo histórico femenino, el de la feminista, encontramos 
a algunas mujeres fuertes o de gran personalidad del pasado que no se distin-
guieron en su día ni por su lucha a favor de la igualdad ni tampoco por tener 
un comportamiento de resistencia ante el patriarcado. Un caso claro del mal 
empleo del término para hacer referencia a una figura histórica es el de Frida 
Kahlo, una excelente pintora cuya obra no tiene este carácter reivindicativo 
y cuya vida personal tampoco refleja los valores del feminismo. De hecho, 
lamentablemente, sufrió violencia de género a manos de su pareja, el también 
pintor Diego de Rivera. Sin embargo, es el ejemplo perfecto para mostrar que 
las mujeres tienen personalidad propia y que no son reducibles a un mero 
estereotipo.

Guillermo Kahlo, Frida Kahlo, 1932.



24

3.3.	 LA INVISIBILIZACIÓN DE LAS MUJERES
EN EL RELATO HISTÓRICO

Además de recibir un tratamiento estereotipado, para mantener y defender la 
idea del Hombre como sujeto universal y protagonista absoluto de la historia, 
las mujeres son constantemente invisibilizadas en el relato de los acontecimien-
tos. Existen muchas formas de disimular o ignorar la implicación femenina en 
los hechos del pasado, a pesar de que ésta aparezca de forma manifiesta en las 
fuentes o imágenes históricas. La manera más habitual de ejecutar esta oculta-
ción es a través del lenguaje y de su uso interesado para subrayar la presencia 
masculina y menospreciar la femenina, pero también se puede llevar a cabo 
creando imágenes sesgadas en las que no aparecen las mujeres o están des-
empeñando labores exclusivamente asociadas a la maternidad y los cuidados.

●  Invisibilizar a través del lenguaje

El lenguaje es una de las formas a través de las cuales definimos la realidad e intercam-
biamos información con otras personas. Uno de los grandes aliados de la narración 
histórica hegemónica que invisibiliza a las mujeres es el uso del masculino genérico 
para referirse a la Humanidad en su conjunto. A pesar de que se insista desde algunos 
sectores en que hace referencia a todos los individuos de la especie, varios estudios 
demuestran que otros géneros no se sienten incluidos bajo esa denominación. Por lo 
tanto, cuando hablamos del “hombre” en vez de la “humanidad” o de “los reyes” en 
vez de “la monarquía”, se utiliza la parte por el todo y la mayoría de las personas com-
prenden que se hace referencia sólo a los varones y no a hombres y mujeres. Así, del 
mismo modo que tenemos un relato histórico androcéntrico, determinados usos en 
nuestra lengua también lo son.

Cuando se utiliza esta fórmula del masculino genérico nuestra imaginación 
crea la imagen de un hombre y rara vez logramos identificarlo con la figura de 
una mujer. Por ello, el efecto psicológico que causa el abuso del masculino ge-
nérico en las mujeres es que se desvaloriza su género y se acostumbran a su 
ausencia como norma. En los hombres, por el contrario, refuerza la idea de su 
primacía y de su protagonismo absoluto en el curso de los acontecimientos. 
Así, desde el propio uso cotidiano del lenguaje, se discrimina a las mujeres y 
se las invisibiliza, marginándolas y convirtiéndolas en personajes accesorios 
y secundarios.

Sin embargo, este problema del uso del lenguaje era conocido en otros tiempos históri-
cos y, para incluir a las mujeres, se recurría de forma habitual al desdoblamiento de gé-
nero. En muchos documentos y textos medievales y de la Edad Moderna, por ejemplo, 



25

aparece la fórmula “hombres y mujeres” o “vecinos y vecinas”, para que ellas también 
se sintiesen concernidas. Paradójicamente, este tipo de formas dobles desaparecen en 
las adaptaciones o traducciones contemporáneas sustituyéndose por el masculino ge-
nérico. Por ello, el uso del masculino genérico es una decisión consciente que se toma 
en siglos recientes y no un esencialismo propio de la lengua.

Por ello, en primer lugar, debemos tener cuidado con las traducciones o adaptaciones 
que manejamos de textos originales en las que, muchas veces, la persona que traduce 
ha volcado sus propios prejuicios lingüísticos sobre otras expresiones del pasado. En 
ese sentido, siempre que sea posible, es recomendable cotejar con los textos origina-
les. Por otra parte, también debemos tener precaución con las expresiones que utili-
zamos a la hora de transmitir un relato histórico, puesto que se ha demostrado que el 
masculino genérico no incluye a la totalidad de la humanidad. Existen, sin embargo, 
infinidad de genéricos reales que aluden a colectivos, como “infancia”, “proletariado”, 
“campesinado” y que sí que representan a todas las personas que se categorizan bajo 
esos términos. En caso de no existir un término abstracto colectivo, se puede recurrir 
también al desdoblamiento, como “los niños y niñas” o “las trabajadoras y trabajado-
res”. El uso del lenguaje inclusivo no es sólo una cuestión de justicia social, sino tam-
bién de rigor histórico.

“Mio Cid Ruy Díaz por Burgos entróve, van en su compañía sesenta pendones; 
salen a verlo mujeres y varones, burgueses y burguesas a las ventanas se 
ponen, llorando de los ojos, ¡tan grande era su dolor! De las sus bocas todos 
decían una razón ¡Dios, qué buen vasallo, si tuviese buen señor!”. Este frag-
mento del Cantar de Mío Cid es uno de los múltiples casos que revelan que 
las formas dobles y lo que hoy en día denominamos “lenguaje inclusivo” ha 
existido en otros tiempos históricos. Se demuestra así que la elección del mas-
culino genérico es una decisión deliberada de nuestra época actual. De hecho, 
en algunas ediciones que pretendían actualizar el lenguaje original del poema, 
los desdoblamientos de género desaparecieron, ocultando así este hecho e 
invisibilizando a las mujeres medievales.

Autoría anónima, Poema del Cid, c. 1300. Biblioteca Nacional de España.



26

●  Invisibilizar a través de las imágenes

La invisibilización de las mujeres y la conformación de un relato androcéntrico 
también se produce, quizá de una manera más evidente, a través de las imá-
genes. La selección de imágenes que acompaña algunos libros de contenido 
o inspiración histórica, ciertos textos divulgativos o contextos expositivos de 
todo tipo son una decisión interesada en la que también se reflejan los este-
reotipos de género que se perciben en la narración hegemónica. Los sesgos 
integrados a través del lenguaje se replican y refuerzan a través de las imáge-
nes contribuyendo a generar una percepción falsa del pasado y la perpetua-
ción de ciertos clichés sexistas en el presente. No debemos olvidar, en este 
sentido, que las ilustraciones son una interpretación del pasado que no tienen 
el carácter de documento histórico y que, en último término, nos hablan más 
sobre el momento en el que fueron creadas que sobre el pasado.

A las imágenes se les presupone la misma credibilidad que a los textos, especialmente 
a las que pretenden reconstruir formas de vida pasada, yacimientos arqueológicos, o 
a las que tienen una intencionalidad explicativa de ciertas teorías de carácter histórico. 
Sin embargo, su capacidad para transmitir y reforzar prejuicios es incluso mayor. La 
escasa diversidad de este tipo de imágenes refleja no sólo los estereotipos de género 
de nuestra época, sino también la ausencia de otro tipo de minorías excluidas del relato 
hegemónico, como las personas racializadas, las de orientación sexual no heterosexual, 
los individuos mayores o menores de edad, o los grupos sociales menos favorecidos. 

Del mismo modo que afirmábamos que el uso del masculino genérico excluía a la otra 
mitad de la humanidad, también sucede cuando en una ilustración que pretende refle-
jar los hechos históricos del pasado únicamente se muestran personajes varones como 
únicos protagonistas de los acontecimientos. Así, en los análisis realizados sobre las 
ilustraciones que componen los libros de texto escolares, por ejemplo, se ha demostra-
do que la abrumadora mayoría de personas representadas son hombres, y las mujeres, 
cuando aparecen, normalmente lo hacen en su rol de madres, en espacios domésticos 
o simplemente inactivas, sin contribuir con ninguna acción a la escena representada. 
Estos mismos estudios revelan que los hombres suelen aparecer como dominantes, 
activos, creativos y con gran fortaleza física.

Los cuadros de historia del siglo XIX han sido utilizados hasta la saciedad para 
ilustrar todo tipo de eventos históricos en libros de texto, publicaciones o au-
diovisuales. Sin embargo, este tipo de cuadros suelen estar plagados de bu-
los, falsos estereotipos o invenciones, además de hacer gala, en ocasiones, de 
una mirada misógina. Las imágenes ayudan a moldear nuestra percepción y 
creencias sobre el pasado de un modo mucho más eficaz que los textos. Por 
ello, no es recomendable utilizar estas imágenes o inspirarse en ellas para 
crear nuevas. Un claro ejemplo de mirada sesgada lo constituye el cuadro de 
Francisco Pradilla “Doña Juana la Loca”. El título ya refleja un posicionamiento 
despectivo hacia la reina, cuya locura fue, probablemente, una invención para 



27

apartarla del poder por su condición de mujer. Pero, además, el modo como 
está representada la reina, con la mirada perdida ante el sepulcro de su espo-
so, completamente inactiva y rodeada de personajes que muestran gestos de 
aburrimiento y desidia, contribuye a encasillar a Juana I en el estereotipo de 
mujer loca.

Francisco Pradilla y Ortiz, Juana la Loca, 1877, Museo del Prado. 
Wikimedia Commons.

●  El Test de Baeza

Para evitar esta representatividad parcial en las imágenes que tratan de divulgar o 
transmitir hechos del pasado, en febrero de 2018 se creó un protocolo que ayuda a iden-
tificar los sesgos en este tipo de ilustraciones, denominado Test de Baeza. Recibe ese 
nombre porque se elaboró de forma conjunta durante el encuentro titulado “Patrimonio 
arqueológico y mujeres: re-dibujando el pasado. De la investigación a la difusión” que 
tuvo lugar en la sede de Baeza de la Universidad Internacional de Andalucía. Fruto de 
aquel debate se elaboró un decálogo que sirve de guía a la hora de elaborar imágenes 
inclusivas, en las que se eviten los estereotipos de género y la infrarrepresentación de 
colectivos minorizados o no tenidos en cuenta como agentes históricos. A continua-
ción, reproducimos el decálogo, aunque puede ampliarse esta información en la guía 
titulada “Comunicando el pasado en imágenes. Herramientas para la creación y análisis 
con perspectiva de género”.

El test de Baeza permite, a través de estas sencillas preguntas, descubrir si una imagen 
está sesgada o si tiene suficiente capacidad representativa de los diferentes colectivos 
sociales y, por lo tanto, mayor rigor histórico



28

TEST DE BAEZA

1.  ¿Hay una representación equilibrada de personajes femeninos y masculinos (50 %)?

2.  ¿El protagonismo de las personas en las acciones es equitativo?

3.  ¿Aparecen personas de diferentes grupos de edad y que se relacionan entre ellas?

4.  ¿Se representan personas con diversidad funcional?

5. � ¿Se ha procurado evitar el uso de elementos estereotipados del género y de la edad, en las 
actividades y trabajos, y en la representación física y expresiva?

6.  ¿Se muestran ejemplos de cooperación, de acción colectiva, entre las personas representadas?

7. � ¿Se evita la representación de la familia tradicional nuclear priorizando núcleos de convivencia 
diversos e intergeneracionales?

8.  ¿Se representan las tareas cotidianas de reproducción, cuidado y mantenimiento?

9. � ¿Están representados de forma rigurosa los elementos de cultura material y el entorno asociados a las 
diversas actividades?

10. � ¿Los objetos de la cultura material atribuida tradicionalmente a los hombres se asocian también a las 
mujeres?

Este test está dirigido a las personas encargadas de realizar este tipo de imágenes, pero 
también sirven para despertar nuestro pensamiento crítico cuando contemplemos una 
de ellas. De este modo, teniendo en cuenta estas sencillas preguntas, podremos iden-
tificar fácilmente algunos de los sesgos más frecuentes en este tipo de ilustraciones. 

Al Test de Baeza se le puede añadir también otro tipo de pautas que nos sirvan para 
crear y exigir imágenes más verídicas y rigurosas con los hechos del pasado. Este rigor 
se debe manifestar por presencia y no por ausencia, es decir, hay que procurar no aña-
dir elementos a la escena de los cuales no haya evidencia científica, para no suplir con 
los estereotipos de nuestra imaginación la falta de conocimiento sobre el pasado. Por 
ello, si no hay evidencia del género de las personas implicadas en una escena, lo más 
cercano a la realidad es mostrar la mayor diversidad posible. Esta pauta es aplicable 
tanto en cuestiones de género como a nivel físico, incluyendo patologías conocidas 
en la época o cuerpos no heteronormativos. Por otra parte, es importante que todas 
las personas que aparezcan en la escena realicen alguna acción significativa, evitando 
las actitudes pasivas de algunas figuras, especialmente las mujeres, y fomentando la 
participación colectiva de todo tipo de personas en los procesos históricos. De este 
modo, evitaremos caer en el sesgo androcéntrico y daremos una visión un poco más 
rigurosa y ajustada a la realidad de las sociedades del pasado.



29

3.4.	 ESTRATEGIAS DE OCULTACIÓN Y DESVALORIZACIÓN
DE LAS MUJERES EN EL RELATO HISTÓRICO

Analizando con cuidado las fuentes originales en las que se basan las narraciones con-
temporáneas que realizamos sobre el pasado, se pueden descubrir diferentes estrate-
gias que se han seguido para no incluir a las mujeres en el relato común. Estas invi-
sibilizaciones en ocasiones son deliberadas, pero en otras se llevan a cabo de forma 
inconsciente debido a los prejuicios de nuestro tiempo. También sucede que la pre-
sencia femenina a veces se manifiesta en ciertos ámbitos considerados masculinos 
por la historiografía de nuestro presente y se evita mencionar a las mujeres por no 
contradecir el discurso dominante. Sea como fuere, se podrían resumir en este listado 
las estrategias más habituales para invisibilizar o para adaptar las figuras femeninas al 
discurso androcéntrico de la historia:

1) � Si se desconoce la autoría de una acción, asumir por defecto que lo ha hecho un 
hombre.

Es el caso del arte rupestre, cuya autoría se consideraba, por defecto, mascu-
lina, hasta que aparecieron las primeras evidencias de que había mujeres e 
incluso menores de edad participando en el proceso gracias a análisis exhaus-
tivos sobre las huellas de manos o de dedos.

Detalles de los muros, Cueva de las Manos, Santa Cruz, Argentina, 
fotografía del Área de Antropología Visual de la UBA.

2) � Identificar las imágenes que representan mujeres con hombres, animales, cosas o 
alegorías abstractas.

Las iglesias románicas se han concebido habitualmente como espacios depen-
dientes de la jerarquía eclesiástica, a pesar de que muchas de ellas dependían 
de la nobleza laica. Por ello, las representaciones de mujeres que no casaban 



30

con este prejuicio ni con la misoginia procedente de los textos religiosos, a 
menudo han sido identificadas con varones o con demonios, como sucede 
en el caso de la parturienta de la iglesia de Nuestra Señora de la Asunción de 
Alaiza, mientras que sus vulvas suelen ser confundidas con figuras geométri-
cas o flores.

Dama pariendo. 
Pinturas murales de la iglesia de Nuestra Señora de la Asunción de Alaiza.

3) � Si hay un hombre y una mujer emprendiendo una acción en conjunto se cita sólo al 
varón como único artífice del acto.

Muchos fueros, que daban el estatuto de villa a una población y una serie de 
privilegios y derechos, fueron firmados por el rey, la reina e incluso a veces 
algún hijo o hija. Sin embargo, normalmente se atribuyen en exclusiva al rey, a 
pesar de que en el documento original se establezca que es una concesión del 
matrimonio regio en igualdad de condiciones y de que se destaque el nombre 
de ambos.

Privilegio Rodado otorgando fuero a la Villa de Santa Cruz de Campezo, 1256.



31

4) � Si la acción acontece en un entorno feminizado se le atribuye el mérito y el protago-
nismo al único hombre presente.

En el Conjunto Rupestre de la Roca de los Moros del Cogul (Lleida) hay una 
escena en la que aparece un grupo de mujeres y un hombre con el pene erecto. 
Los primeros investigadores quisieron ver en esta imagen una “danza fálica” 
que mostraba un ritual de fertilidad alrededor de la figura masculina. Sin em-
bargo, estudios recientes han demostrado que las figuras fueron realizadas en 
tiempos distintos, superponiéndose unas a otras y que, muy probablemente, 
el hombre fuese de los últimos elementos en ser incluidos.

Escena de la danza del Cogul, en la Roca de los Moros, calco d’Henri Breuil, 
imagen de Enric, wikimedia commons.

5) � Si una mujer ha realizado una acción destacable el mérito se le atribuye al hombre 
más cercano.

Cada vez son más los casos que salen a la luz de autorías femeninas o colecti-
vas atribuidas a un único hombre. Normalmente suele ser el padre o el esposo 
de una mujer, pero a veces puede ocurrir incluso entre personas que no tienen 
una relación tan cercana. Marcel Duchamp ha pasado a la historia como uno 
de los grandes innovadores del arte del siglo XX por su célebre “Fuente”, un 
urinario de hombre colocado al revés y con la firma de R. Mutt. Sin embargo, 
estudios recientes apuntan a que la autora fue, muy probablemente, la artista 
vanguardiasta Elsa von Freytag-Loringhoven y a que Marcel Duchamp se apro-
pió de la autoría de la obra.

Marcel Duchamp, Fuente, 1917. Fotografía de Alfred Stieglitz realizada en el mismo año.



32

6) � Si varias mujeres realizan una acción considerada masculina o sobresaliente, se las 
nombra como una excepción a la norma.

La historia de las mujeres escritoras es una historia compuesta a base de ex-
cepciones. Como el ámbito de la cultura ha estado profundamente masculini-
zado, se considera casi por norma que las mujeres que escribieron, gozaron de 
éxito y vivieron de la escritura son una excepción en su tiempo. Sin embargo, 
el número de escritoras a lo largo de la historia es abrumador a pesar de las 
ocultaciones o de que tuviesen que firmar con nombre masculino para poder 
ser publicadas. Por lo tanto, no son algo excepcional que ocurra una sola vez, 
sino que su persistencia demuestra que la excepcionalidad es un pretexto para 
no incluir más mujeres en el canon de la literatura.

Fresco de una mujer con herramientas de escritura. Fresco de Pompeya conservado en el 
Museo Arqueológico de Nápoles. Fotografía de TyB, Wikimedia Commons.

7) � Si se encuentran testimonios o restos materiales asociados al poder, se tiende, antes 
de saber el género, a atribuírselos a un hombre.

Una tumba vikinga hallada en 1889 en Birka (Suecia) ha sido tema de contro-
versia en los últimos tiempos. El cuerpo se identificó como el de un guerrero 
por el ajuar funerario con el que había sido enterrado, compuesto de arma-
mento. Sin embargo, en 2017 se comprobó mediante un análisis osteológico y 
un estudio de ADN que el cuerpo se correspondía con el de una mujer. Aun así, 
la resistencia de algunos historiadores y arqueólogos a aceptar la existencia 
de una guerrera de prestigio en la sociedad vikinga llevó a la negación de los 
datos científicos para poder seguir manteniendo que el cuerpo era de varón.

Dibujo de la sepultura de la guerrera vikinga Birka. 
Ilustración de Evald Hansen basada en los planos de Hjalmar Stolpe, 1889.



33

8) � Ante una misma acción, si la ha realizado un hombre se considera positiva, pero si la 
ha llevado a cabo una mujer, se refieren a ella en negativo.

Doña Sancha de Aragón ocupó en 1082 el obispado de Pamplona para intro-
ducir ciertas reformas religiosas impulsadas desde el Papado. Fue nombrada 
obispa por su hermano, el rey Sancho Ramírez, y contó con el beneplácito pa-
pal, aunque no sin ciertas reservas. Además, dirigió varios monasterios tanto 
masculinos como femeninos y ocupó algunas tenencias de castillos. Dentro 
de los mecanismos sociales del siglo XI pudo ocupar varios puestos de poder 
que, después, serían exclusivos de los hombres. Por ello, en vez de alabar su 
gestión, parte de la historiografía posterior ha considerado este hecho, espe-
cialmente su episcopado, como algo inaceptable y negativo.

Imagen de la condesa Sancha de Aragón en un detalle de su sepulcro, 
Real Monasterio de las Benedictinas de Jaca, siglos XI-XII.

9) � Si se quieren destacar las virtudes positivas de un hombre, se inventan bulos nega-
tivos sobre una mujer de su entorno para destacar la bondad del primero.

Ya desde la Antigüedad se fue creando la imagen de Jantipa, la esposa de Só-
crates, como la de una mujer de mal carácter que maltrataba al filósofo. Pero 
de ella sólo sabemos a ciencia cierta que era muy joven cuando Sócrates bebió 
la cicuta y que acababa de tener un hijo hacía poco tiempo. La creación de Jan-
tipa como una figura maligna a través de ciertos bulos se ideó exclusivamente 
para mostrar a Sócrates como un personaje moralmente irreprochable que 
además tenía una paciencia fuera de lo común. Sin embargo, sabemos que 



34

Sócrates desatendió a su familia, ya que se jactaba de ser pobre y se negaba a 
trabajar, y que además expulsó a su mujer de la cárcel porque le molestaban 
sus llantos antes de su ejecución.

Jantipa vaciando un orinal sobre Sócrates. Grabado extraído de la obra: Otto Vaenius, 
Emblemata Horatiana, 1684, Ámsterdam: Apud Henricum Wetstenium.

10) � Si se quieren destacar las virtudes positivas de un hombre, se evita mencionar o se 
niegan los aspectos de su biografía que implican maltrato hacia las mujeres y otros 
colectivos minorizados.

La obra de Picasso no se puede entender sin la abusiva relación de maltrato 
que mantuvo con las mujeres de su entorno. Se ha demostrado que éstas in-
fluyeron muy activamente en su obra y que, además, son el tema principal de 
muchos de sus cuadros. Sin embargo, existe una fuerte resistencia a incluir 
este aspecto de su biografía, fundamental para comprender el significado de 
su trabajo, para no contradecir el estereotipo del genio que se pretende que 
encarne. Por ello, en el relato hegemónico normalmente no se muestra esta 
faceta de su vida y, en su lugar, se ofrecen interpretaciones alejadas de la rea-
lidad para comprender su obra.

Autoría anónima, Fotografía de Pablo Picasso, 1908.



35

11) � Por el contrario, si se trata de una mujer poderosa, se busca su desprestigio expo-
niendo y criticando su vida privada por encima de sus acciones públicas.

Sobre la reina Isabel II, ya en su propio tiempo, se fue forjando la idea de una 
mujer promiscua que estaba más pendiente de satisfacer sus deseos que de 
llevar a cabo un buen gobierno. Si analizamos su comportamiento y lo cote-
jamos con el de los reyes de su tiempo, comprobaremos cómo no difiere en 
absoluto de las prácticas que éstos llevaban a cabo. Sin embargo, por cues-
tión de género, ella ha pasado a la historia como una mujer incapaz para el 
gobierno, esgrimiendo para ello su vida privada. Lo mismo le ha sucedido a 
otras grandes reinas del pasado, sobre las que, en ocasiones, se han llegado a 
inventar todo tipo de bulos relacionados con su comportamiento sexual para 
calificarlas como malas gobernantes.

Los Borbones en pelota, Acuarela 97, siglo XIX.

12) � Si se necesita interpretar las acciones e imágenes de mujeres se aplican discursos 
exclusivamente masculinos, especialmente si éstos tienen un carácter misógino.

En el caso de la Edad Media, por ejemplo, se recurre con una excesiva fre-
cuencia a los textos misóginos eclesiásticos para analizar acciones femeninas. 
Estos textos no tenían una difusión general en su día y, además, están muy 
alejados de la vida cotidiana de las mujeres. Por ejemplo, el canecillo románi-
co de una mujer pariendo en la iglesia de Artaiz ha sido identificado como el 
pecado de la lujuria, cuando sabemos que dar a luz era motivo de prestigio y 
poder para las mujeres medievales.

Mujer pariendo, canecillo de la iglesia de Artaiz, siglo XII.



36

3.5.	 EL IMPACTO SOCIAL DEL RELATO ANDROCÉNTRICO

El discurso histórico queda configurado, entonces, por los prejuicios y desigualdades 
de nuestro presente y, al mismo tiempo, sirve para seguir fundamentando esas dife-
rencias sociales. Este relato sobre el pasado se suma y entrecruza con otro tipo de 
narraciones actuales procedentes de distintos ámbitos para configurar el argumentario 
que sostiene las creencias de nuestro tiempo. De este modo, la narración hegemónica 
de la historia ha sido utilizada en numerosas ocasiones para defender y sostener, de 
maneras más o menos evidentes, las desigualdades sociales. 

Según el psicólogo social Serge Moscovici, nuestra visión del mundo se compone, en 
gran medida, del conocimiento socialmente compartido, que genera el contenido de lo 
que denominamos “sentido común”. El relato histórico forma una parte importante del 
magma de conocimientos que compartimos como sociedad y que ayudan a moldear 
nuestro “sentido común”, que es profundamente resistente al cambio. En tanto que 
esta narración histórica se transmite a través del sistema educativo, se consagra en los 
museos y enclaves patrimoniales, se reinterpreta en clave de ocio a través del cómic, la 
literatura y los audiovisuales y cobra cuerpo a través de las recreaciones históricas de 
todo tipo, podemos afirmar que es uno de los pilares básicos a través de los cuales se 
argumenta y sostiene el orden social actual.

Así, el relato histórico predominante en nuestro tiempo sigue sosteniendo la idea de la 
primacía masculina a través de un largo listado de personajes del pasado convertidos 
en símbolos o referentes a seguir. Todos ellos han sido destacados por encima de otros 
debido a que lograron reunir un importante poder público a su alrededor, sin entrar a 
valorar de qué manera obtuvieron ese poder o esa relevancia social. De hecho, es fre-
cuente que se obvien partes importantes de su biografía que evidencian que sus logros 
se realizaron a costa de otras personas o incluso vulnerando los derechos de colectivos 
minorizados. También se tiende a ocultar o disimular aspectos que contradicen el mode-
lo de Hombre que se ha erigido en protagonista del relato histórico, como en el caso de 
los personajes masculinos cuya homosexualidad fue notoria y evidente en su tiempo. 
En cuanto a los referentes femeninos, algunos estudios demuestran que se consideran 
como tales aquellos que se ajustan al ideal de poder masculino, aunque suelen ocupar 
una posición secundaria dentro del relato. Por otra parte, se ha señalado que este tipo de 
referentes masculinos normalmente suelen tener un carácter tóxico que está asociado a 
un ejercicio del poder alineado con el uso de la violencia y el belicismo y que es contrario 
a los modelos de masculinidad igualitaria que abogan por el pacifismo.

La reiteración de este discurso histórico hegemónico a través de diferentes 
vías de divulgación logra naturalizar una supuesta esencia masculina basada 
en la violencia y el ejercicio despótico del poder, mientras que la ausencia de 
referentes históricos femeninos que no se aculturen a este modelo transmite 
la falsa idea de la domesticidad y la sumisión de las mujeres al orden patriar-
cal. Así, desde la infancia, mujeres y hombres aprenden a través del relato his-
tórico sus respectivos papeles en la sociedad, los asumen como inevitables y 
se favorece, mediante estos modelos masculinos y femeninos artificialmente 
construidos, que se mantengan y perpetúen las desigualdades. 



37

Como dice la educadora e investigadora Myra Pollack Sadker: “cada vez que una niña 
abre un libro y lee una historia en la que no están las mujeres, aprende que ella tiene 
menos valor”. Pero también, en el caso de los niños, existe la infrarrepresentación. To-
dos aquellos que no encajan ni se encuentran cómodos performando los modelos de 
masculinidad agresiva que promociona el relato histórico aprenden que deben estar 
sometidos a los que utilizan la violencia para imponer sus opiniones o deseos frente 
al resto. De este modo sutil se les invita a obedecer y a mantenerse en el margen de 
la vida pública, cediendo su espacio a los que utilizan el conflicto como medio para 
obtener poder. De este modo, el relato histórico actúa como discurso que legitima un 
orden social patriarcal y belicista que desalienta los comportamientos alejados de este 
modelo y el desarrollo de otras masculinidades alternativas.

Para mantener el relato androcéntrico y mostrar la idea de un poder masculino 
absoluto y violento, se ha tendido a ocultar el papel que las reinas jugaron den-
tro de las dinámicas de poder de su tiempo. A diferencia del poder masculino, 
más asociado a la guerra, ellas desarrollaron su autoridad, sobre todo, en el 
campo diplomático, religioso y propagandístico. Durante muchos siglos, espe-
cialmente los medievales, no se comprendía el poder del rey como una entidad 
en solitario, sino que este dominio recaía en la familia real y, especialmente, en 
el matrimonio regio. Bajo el concepto de la reginalidad, multitud de estudios 
analizan en la actualidad el poder de las mujeres de la realeza, que se manifies-
ta como menos violento y más pacífico, a pesar de que, cuando la situación así 
lo requería, no tenían reparos en tomar las armas. La ocultación deliberada de 
las mujeres de la monarquía no sólo deja sin referentes de poder a las niñas, 
sino que propone un modelo de masculinidad tóxica y violenta para los niños 
como algo inevitable y única manera de ejercer el poder.

La reina Jimena de Asturias junto con el rey Alfonso III,  
detalle de la miniatura del Libro de los Testamentos de la catedral de Oviedo, c. 1118.



4. EL ANÁLISIS CRÍTICO DEL 
PASADO A TRAVÉS DE LA 
PERSPECTIVA DE GÉNERO



39

Las críticas al relato sesgado y androcéntrico que manipula los datos históricos o suple 
sus carencias de conocimiento con estereotipos de género se llevan produciendo desde 
hace ya más de medio siglo. Al mismo tiempo, estas críticas han venido acompañadas 
de nuevas propuestas interpretativas, de estudios concretos destinados a visibilizar a 
las mujeres del pasado en algunos ámbitos o del rescate de mujeres individuales cuya 
importancia ha quedado injustamente excluida del relato canónico. Todos estos esfuer-
zos no tienen como objetivo crear un relato paralelo de los hechos o una historia propia 
y exclusiva de las mujeres, sino configurar un relato común de hombres y mujeres de 
toda clase, condición, edad, raza, clase social, orientación… que sea más justo y riguro-
so con los hechos del pasado y en los que todos los colectivos tengan la representación 
que históricamente han tenido.

Pero, para que sea posible esa historia conjunta y ese relato integrador es necesario 
ahondar en la historia de las mujeres y conocer mejor este campo de conocimiento 
ignorado o ninguneado durante tantos siglos. Así, se hace preciso descubrir cuáles han 
sido las experiencias, opresiones, acciones y agencias de las mujeres a lo largo del tiem-
po y, para ello, debemos considerarlas no en referencia sus compañeros varones, sino 
valorar sus contribuciones por sí mismas y en tanto que parte de los procesos históri-
cos colectivos. Por lo tanto, no se trata de reelaborar el discurso histórico expulsando 
de él a los hombres, sino de rellenar las lagunas de conocimiento que tenemos sobre 
las mujeres para poder crear una narración en la que todas y todos estemos represen-
tados. El objetivo es, en definitiva, perpetuar la memoria histórica de las mujeres.

De este modo, debemos partir de la idea ya asentada y demostrada desde los estudios 
académicos de la existencia de un patriarcado en las diferentes sociedades y tiempos 
de los que tenemos noticia. Pero eso no significa que las mujeres vivieran sometidas 
a él y siguieran sus dictados en todos los casos. La preeminencia de este patriarcado 
tampoco implica que éste sea monolítico o que haya permanecido invariable a lo largo 
del tiempo, sino que es profundamente flexible y variable. Los límites que impone son 
trascendidos una y otra vez por las mujeres del pasado que aprovecharon las grietas 
del sistema para cumplir sus objetivos o para ganar mayores parcelas de poder. Y, por 
otro lado, este patriarcado también modifica sus reglas, prohibiciones o tabúes para 
adaptarse a los cambios sociales que se producen constantemente en su seno.

Por ello, es preciso tener en cuenta las desigualdades de género inherentes a cada 
momento histórico, pero simplemente señalarlas no implica hacer una verdadera con-
tribución a la historia de las mujeres o al relato común. Es necesario, además, mostrar 
la complejidad de las sociedades regidas por ese patriarcado, las excepciones a las 
normas, si las reglas sobre el papel se cumplían o no, los roles de género asociados a 
hombres y mujeres y sus constantes transgresiones por parte de ambos, analizar las 
acciones o tareas atribuidas a cada género y, en definitiva, ampliar el foco de análisis 
más allá de la mera mirada masculina dominante en cada tiempo para recuperar la voz 
y las experiencias femeninas. En definitiva, se trata de elaborar un relato que no sea 
androcéntrico, sino que refleje las vivencias, contribuciones y memoria histórica de la 
mayor parte posible de la población.



40

Para poder construir un nuevo relato histórico integrador se hace necesaria 
una labor de deconstrucción previa, tanto de la narrativa androcéntrica an-
terior como de los prejuicios y estereotipos infundados que tenemos cada 
persona individual. Sólo siendo conscientes de que el sistema patriarcal ac-
tual se reproduce simbólicamente en el relato hegemónico sobre el pasado y 
comprendiendo los mecanismos generados en esta narración para ocultar a 
las mujeres estaremos en disposición de dejar de perpetuar un relato sesgado 
para empezar a narrar un relato inclusivo. El objetivo es ser fieles a la historia 
para educar a la ciudadanía del futuro.

Hasta ahora hemos convivido con un relato hegemónico sesgado en el que, 
para no mencionar la existencia de mujeres y reconocer sus aportaciones, se 
han tenido que llevar a cabo prácticas poco éticas, tergiversaciones de los da-
tos originales e, incluso, incurrir en falsedades. Esto sucede, especialmente, en 
el caso de las acciones u obras colectivas que únicamente se le atribuyen a un 
varón. En el mundo científico, por ejemplo, es raro encontrar descubrimientos 
que hayan tenido lugar en solitario. La práctica intelectual tiene un carácter 
mucho más colectivo que el que normalmente se refleja en el relato hegemóni-
co. Recientes estudios demuestran, por ejemplo, que la teoría de la relatividad 
no fue ideada en solitario por Albert Einstein, sino que el aparato matemático 
fue aportado por su primera esposa, Mileva Marič. Einstein jamás le reconoció 
públicamente ese mérito y trató no sólo de ocultarla, sino de hundir su carrera 
profesional. El relato posterior ha elevado a Einstein al Olimpo de los genios, 
mientras que ha olvidado para siempre la aportación fundamental de Mileva 
Marič. Un relato integrador de la teoría de la relatividad nombraría la autoría 
conjunta del matrimonio y subrayaría la práctica intelectual colectiva para lo-
grar los avances del conocimiento científico. Como ejemplo contrario, en este 
sentido, podemos nombrar el caso de Marie Curie y su esposo Pierre. Él insis-
tió en todo momento en la autoría colectiva de los descubrimientos que realizó 
el matrimonio y no se apropió de las acciones de Marie, permitiendo que se 
llevase el reconocimiento merecido. Por esta razón hoy en día recordamos su 
nombre y la consideramos una gran científica. 

Autoría anónima, Milena Marič y Albert Einstein, 1912, ETH Zurich Archives.



41

4.1.	 EL GÉNERO COMO HERRAMIENTA
BÁSICA DE ANÁLISIS

Desde sus inicios los estudios de género han reflexionado sobre la construc-
ción social de los conceptos de feminidad y masculinidad en las distintas so-
ciedades del pasado y la creación de un sistema desfavorable para las mujeres 
bajo la idea del patriarcado. Estos códigos de género, presentes en todas las 
sociedades, se transmiten a través del lenguaje, la política, la moral, las imá-
genes, los gestos, la vestimenta, la literatura, las tradiciones o los medios de 
comunicación, y todo ello conforma la base sobre la cual se erige este campo 
de conocimiento. Así, el concepto “género” configura una de sus estructuras 
fundamentales de análisis. 

Joan Scott, una de las historiadoras más seguidas en torno a esta cuestión, definía la 
categoría de género como una identidad que se adscribe socialmente a las diferentes 
personas de una sociedad utilizando como base la diferencia sexual (aunque no exclu-
sivamente). Por lo tanto, el sexo se asigna normalmente al nacer y viene aparejado con 
el género, el conjunto de normas y condicionamientos sociales atribuidos a hombres y 
mujeres. El género trata de determinar de forma externa lo que una persona es y cómo 
debe ser tratada en consecuencia. Esta idea social de género choca en ocasiones con la 
propia autopercepción y la adscripción individual, que es lo que acontece en el caso de 
las personas trans o no binarias.

Como el género es una categoría social, está cultural e históricamente determinada. 
Por ello no existe un significado invariable y universal de lo que es ser mujer u hombre, 
sino que las definiciones o características que se le adscriben a cada género depende-
rán del contexto sociocultural, geográfico e histórico en el que se da esa diferenciación. 
Incluso hay sociedades en las que se admite la existencia de más de dos géneros u 
otras en las que se asume que sólo existe el género masculino y las mujeres son una 
especie de varón deficiente que no ha llegado a su desarrollo completo. Por ello, antes 
de analizar las relaciones de género que existían en una sociedad concreta del pasado, 
es preciso averiguar cuáles eran los criterios que se utilizaban para marcar estas dife-
rencias sociales y establecer las categorías de hombre, mujer u otras.

La categoría social de género es relevante porque constituye la primera clasificación 
que se realiza de las personas incluso antes de nacer y, según sean catalogadas, su 
recorrido vital diferirá en gran medida. Dentro de una estructura patriarcal, los varo-
nes recibirán un tipo de educación, podrán realizar unas acciones y tendrán una serie 
de privilegios de los que no gozarán sus compañeras mujeres. Por ello el género es 
un principio estructurante esencial para organizar las relaciones sociales que está so-
metido a una constante renegociación, cambio y mutación. Eso hace que los roles de 
género o comportamientos socialmente deseados o establecidos según el patriarcado 
de cada tiempo sean flexibles, muten y se vayan transformando dentro de un mismo 



42

grupo según el devenir histórico. Por ello hay etapas históricas y sociedades en las que 
el patriarcado es más permisivo o laxo con sus exigencias hacia las mujeres y otras en 
las que se muestra más opresor y riguroso.

Sin embargo, hay que tener en cuenta que las relaciones de género no son el único sis-
tema de clasificación de los miembros de un grupo social. Junto con esta diferenciación 
se producen e interseccionan otras que hacen que la experiencia de cada persona sea 
diferente en función de múltiples factores. El sistema patriarcal, además, establece otro 
tipo de categorizaciones en base a la clase social, la religión, la orientación sexual, la 
raza, la etnia y otros criterios. Por ello, no existe una sola forma de ser mujer u hombre 
en el pasado (o en el presente) sino que esa experiencia queda condicionada por es-
tos otros factores que generan una serie de situaciones sociales con las que tiene que 
lidiar cada persona en cuestión. Así, no existe el genérico “la mujer”, sino que existen 
multitud de colectivos distintos de mujeres que tendrán vivencias, agencias y normas 
sociales distintas según su género interseccione con otras categorías impuestas.

La interseccionalidad de categorías sociales se manifiesta en todas las mujeres 
y hombres, pero lo podemos ver claramente a nivel histórico en el caso de los 
colectivos minorizados y excluidos. Por ejemplo, si analizamos la situación de 
las mujeres judías en los años anteriores a la expulsión de la península, com-
probaremos cómo tenían una situación completamente diferente a la de las 
mujeres cristianas de su misma clase social y género. A las leyes generales 
que afectaban a todas las mujeres de una villa, a ellas se le sumaba además 
las leyes específicas para su género dentro de su comunidad. De este modo, 
al mandato de las élites judías para las mujeres de vestir con modestia, se su-
maba la orden cristiana de llevar prendas de color rojo para ser identificadas 
como judías. Esto determinaba la vida diaria de las hebreas, que al llevar a 
cabo el ejercicio cotidiano de ponerse un vestido debían cumplir con las pre-
siones patriarcales procedentes de dos colectivos distintos.

4.2.	 LA PERSPECTIVA DE GÉNERO
COMO METODOLOGÍA CIENTÍFICA

En vez de asumir que las relaciones de género en el pasado son exactamente 
iguales a las de nuestro presente histórico, la metodología de la perspectiva 
de género tiene como objetivo analizar estas categorías sociales en cada pe-
ríodo y sociedad del pasado, teniendo en cuenta el influjo de los estereotipos 
y sin simplificar estas relaciones. Estos análisis se realizan de forma rigurosa, 
atendiendo a los datos disponibles y evitando proyectar la ideología predo-
minante en nuestro presente. Por todo ello se considera una metodología de 
carácter científico y útil para estudiar la conformación de las sociedades en el 
pasado.



43

En tanto que metodología científica de análisis de la organización social la misión de 
la perspectiva de género es atender al rigor histórico, dejando de lado las opiniones 
personales o los ideales de justicia, que podrán ser señalados en otros contextos o 
discursos. Por lo tanto, no se trata de construir un relato victimista, señalando única-
mente las evidentes desigualdades que han existido en el seno de todas las sociedades, 
ni tampoco se trata de imponer justicia hacia el pasado o de comprenderlo en base a 
nuestras actuales categorías de género. Se ha demostrado que las narraciones de cor-
te victimista conllevan implícita una infantilización y una renuncia al trato igualitario, 
mientras que los relatos que buscan ejercer justicia hacia el pasado faltan al rigor cien-
tífico y suelen estar impregnados de presentismo. 

Por lo tanto, el objetivo de la metodología de la perspectiva de género es crear una na-
rración donde estén presentes las mujeres tal y como estuvieron presentes en el pasa-
do, desde un trato igualitario con respecto a los hombres. Por ello, como metodología 
científica que es, sigue los procedimientos habituales de la investigación histórica: se 
parte de una tesis inicial, se intenta demostrar una teoría aportando todos los datos y 
evidencias posibles, y se argumenta y justifica de forma científica todo lo que se preten-
de demostrar. Como señaló Jack Halberstam, nuestra obligación es no conformarnos 
con el silencio, sino encontrar a las mujeres allá donde el relato las quiso silenciar. No 
en cualquier parte y a toda costa, sino donde tuvieron peso en términos de identidad 
social, actividad y competitividad cultural.

En este largo camino recorrido desde los años setenta del siglo XX hasta la fecha, los 
estudios de género han atravesado diferentes fases. Partiendo de la categoría “mujer”, 
en un primer momento se trató de analizar las experiencias colectivas de este hetero-
géneo grupo como si fuese una realidad única e inmutable. Sin embargo, enseguida 
se asumió la pluralidad de las mujeres en tanto que cada una vivía unas situaciones y 
realidades muy distintas. Esto se tradujo en la recuperación de las experiencias indivi-
duales de distintas mujeres cuya figura se rescató para el relato histórico, sobre todo a 
partir de la biografía. Muchas de esas mujeres hoy en día están integradas o en fase de 
integración en el relato histórico académico, pero en la actualidad la tendencia no es 
tanto resaltar algunos personajes femeninos sino analizar procesos históricos en clave 
de género, reescribiendo algunos fenómenos del pasado y reinterpretando las fuentes 
integrando el punto de vista femenino.

La metodología histórica de la perspectiva de género ha tenido una creciente acogida 
académica y en la actualidad tiene un gran atractivo, ya que introduce nuevas pregun-
tas hasta la fecha nunca formuladas que abren nuevos campos de investigación y de 
comprensión de los fenómenos del pasado. Al incluir a las mujeres como agentes y 
motores históricos, no sólo matiza o derrumba algunas teorías muy asentadas que se 
habían construido teniendo en cuenta sólo la mitad de la información, sino que además 
descubre nuevas lecturas o interpretaciones de fuentes ya conocidas y que se creían 
agotadas. En relación con la historia cultural o la historia social, los estudios de género 
han tenido un despliegue exponencial desde su surgimiento y en la actualidad aspiran 
a integrarse dentro de otros enfoques y a convertirse en transversales para romper con 
los relatos sesgados que sólo incluyen a una parte minoritaria de la sociedad.



44

4.3.	 LAS MUJERES COMO SUJETOS HISTÓRICOS

Una de las consecuencias de la hegemonía del relato histórico androcéntrico es la 
instalación de la idea de que las mujeres no tienen agencia y entidad propia, sino que 
existen para los demás o con relación a otros hombres. Esto ha impedido que fuesen 
consideradas como sujetos históricos de pleno derecho y, muchas veces, sus biogra-
fías han sido compuestas en referencia a otros hombres, sean familiares o amantes, 
cosa que no sucede a la inversa. Por otro lado, esta falta de protagonismo ha derivado 
en la infravaloración de las actividades que han sido prioritariamente (aunque no en 
exclusiva) realizadas por mujeres, como las labores de mantenimiento, el tejido (consi-
derado todavía un arte menor dentro de la Historia del Arte) o la cohesión de las redes 
de poder. 

Como dice Almudena Hernando Gonzalo: “Las actividades de mantenimiento son vita-
les para el sostenimiento del grupo, pero son estructuralmente contrarias a las activi-
dades que se asocian a la individualidad y al poder, lo que impide que sean reconocidas 
por la Historia”. En contra de esta selección interesada de temáticas a abordar por 
disciplinas como la Historia o la Historia del Arte, los estudios de género proponen con-
siderar las actividades típicamente femeninas como materia de investigación histórica, 
especialmente todas aquellas que tienen que ver con el sostenimiento de la vida y que 
hacen posibles las sociedades. 

Por otro lado, para considerar a las mujeres como sujetos históricos de pleno derecho, 
también es importante acabar con el tratamiento de excepcionalidad que reciben mu-
chas de ellas en el relato histórico hegemónico. Su presencia y preeminencia social no 
es única, sino que en su sociedad existían los mecanismos para que pudiesen alcanzar 
esa relevancia pública, a pesar de todas las trabas o impedimentos que tuviesen que 
afrontar para lograrlo. De hecho, es muy probable que donde hubo una mujer ocupan-
do una posición destacada hubiese muchas más sobre las que todavía no se ha puesto 
el foco de atención.

La excepcionalidad que se le atribuye a ciertas mujeres atenta directamente contra la 
idea de genealogía femenina. Del mismo modo que asumimos que los hombres tienen 
un largo listado de referentes que sirvieron para influir a las siguientes generaciones 
y que han desembocado en el punto actual, las mujeres también han tenido esa mis-
ma genealogía en el mundo intelectual, cultural y social, de tal manera que unas han 
servido de ejemplos para otras a lo largo de la historia. Sin embargo, el actual relato 
histórico hegemónico destruye la genealogía femenina, impidiéndonos apreciar que 
tiene una trayectoria y que la podemos rastrear a través de la literatura, del arte o de la 
política.



45

Situar a las mujeres como sujetos históricos y no como espectadoras y ele-
mentos pasivos del devenir de los acontecimientos implica preguntarnos di-
rectamente por su papel en los fenómenos y hechos del pasado, porque al in-
terrogarnos sobre sus acciones estamos reconociendo que son significativas 
para el funcionamiento del sistema social. Para ello, resulta primordial cotejar 
lo que estas mujeres realizaban con lo que hacían los hombres de su mismo 
colectivo, para poder establecer una comparativa que nos permita averiguar 
cómo estaban distribuidos los roles de género en su tiempo histórico y grupo, 
y si se amoldaban a los imperativos sociales o los contradecían. Todo ello sin 
perder de vista otros condicionantes que atraviesan a las personas, como las 
categorías de raza, etnia, religión, clase social, orientación sexual, identidad… 
Y, por supuesto, asumiendo que si queremos tener rigor histórico no podemos 
concebir el estudio de las sociedades y hechos del pasado sin tener en cuenta 
a más de la mitad de la población.

La filósofa y escritora medieval Christine de Pizan escribió a inicios del siglo 
XV “La ciudad de las damas”, un tratado que defendía las capacidades femeni-
nas y su igualdad con respecto a los hombres. Como parte fundamental de su 
argumentario incluyó una genealogía de grandes mujeres ilustres del pasado 
que habían destacado en sus diferentes campos. Incluía escritoras, políticas, 
filósofas, religiosas, santas… Todas ellas tenían en común sus aportaciones a 
la historia colectiva y servían para mostrar cómo, a pesar de los estereotipos 
negativos de género, las mujeres tenían las mismas habilidades que los hom-
bres. Este tratado se inserta, a su vez, en una larga tradición que abarcó desde 
el siglo XV hasta el XVIII denominada “La querella de las mujeres”. Se trata de 
un debate público que generó infinidad de escritos en los que las mujeres se 
defendían de la misoginia y trataban de demostrar la igualdad, mientras que 
algunos autores masculinos se empecinaban en la idea contraria. A lo largo 
de esta querella se demostró la importancia de la genealogía femenina para 
argumentar la igualdad. No es casual, por lo tanto, que ésta no esté incluida en 
el relato hegemónico sobre el pasado que rige en nuestra actualidad. 

Christine de Pisan entregando su libro a Isabel de Baviera, 
miniatura incluida en el Libro de la reina, British Library, c. 1414.



46

4.4.	 CONTEXTUALIZAR PARA ABRIR LA MIRADA

Para descubrir el verdadero papel que hombres y mujeres jugaron en el pasado, resulta 
crucial analizar el contexto en el que se dieron sus acciones. La contextualización es fir-
me aliada de la perspectiva de género, puesto que nos permite integrar ciertas acciones 
y personajes en una dinámica social determinada y no aislar sus contribuciones. De ese 
modo, podemos averiguar si los personajes femeninos o masculinos se amoldaban a 
los dictados de género de su tiempo o los transgredían, si ciertos hombres tenían ideas 
y comportamientos especialmente misóginos dentro de los estándares de su tiempo 
histórico o si existían redes y espacios de apoyo entre mujeres. También podemos ana-
lizar obras culturales bajo las cuales se esconden estereotipos de género o se traslucen 
prejuicios propios de su tiempo. En definitiva, contextualizar los hechos, fenómenos u 
obras del pasado nos ayuda a dotar de tridimensionalidad a los actores y actrices del 
relato y a ajustar nuestras teorías e interpretaciones del presente.

Para contextualizar espacio-temporalmente algunas acciones debemos conocer cuáles 
eran los discursos de género propios de la época (que podemos descubrir a través de 
tratados morales, la literatura, modelos ejemplarizantes…); cómo era la normativa que 
establece el sistema a través de la legislación o de otras reglas de comportamiento 
no escritas; las relaciones familiares y cómo se distribuían las labores dentro de estos 
núcleos; el reparto de tareas sociales según géneros y, por supuesto, la respuesta de 
mujeres y hombres a esa distribución (si se cumplían las leyes o no, si había transgre-
siones o protestas…). Por otra parte, hay que dejar de lado el prejuicio de que las mu-
jeres han sido sujetos pasivos en la construcción del género dentro de sus sociedades, 
puesto que en ocasiones han sido elementos activos en la creación y en la perpetuación 
de ciertos modelos y estructuras.

El análisis del contexto también nos conducirá a espacios en principio vedados a las 
mujeres en los que parece que no tenían participación posible. Del mismo modo que la 
perspectiva de género nos ayuda a descubrir la presencia femenina, también evidencia 
la ausencia. En determinados momentos históricos, las mujeres han tenido prohibido 
el acceso a ciertos ámbitos, como la universidad, la jerarquía eclesiástica, las tertulias 
culturales, las altas cotas del poder político, los parlamentos… Sin embargo, hubo mu-
jeres que lograron superar esas barreras iniciales y ocupar esos espacios, aunque no 
fue lo habitual. Un buen análisis desde la perspectiva de género también explicaría el 
porqué de esas prohibiciones o los mecanismos que se establecieron para impedir que 
las mujeres pudiesen participar de forma activa en esos espacios. Por otra parte, y a 
pesar de que formalmente no pudiesen ser miembros de pleno derecho de esos grupos 
elitistas, podemos encontrar mujeres en el entorno de esos hombres que ejercieron su 
influencia en esos espacios de maneras más sutiles e informales. 



47

El contexto nos ayudará a medir y baremar los comportamientos de determi-
nados individuos en función de la organización social de su tiempo, de esta-
blecer los límites que se les imponían a las mujeres y su flexibilidad, o de iden-
tificar espacios feminizados o masculinizados y el grado de permeabilidad que 
tenían. De esta forma, la pregunta por las mujeres nos ayudará a encontrarlas 
en los textos y en los lugares más insospechados, y en el caso de producirse 
una ausencia total, nos informará de la rigidez de las estructuras de género de 
su tiempo y de los imperativos sociales que tenían que afrontar.

En los círculos ilustrados que surgieron hacia finales del siglo XVIII e inicios 
del XIX las mujeres, normalmente, tenían vedado el acceso. La Real Sociedad 
Bascongada de Amigos del País, por ejemplo, no permitía que las mujeres 
pudiesen ser consideradas miembros de pleno derecho ni tampoco asistir a 
sus reuniones. Aun así, aquellas que quisieron participar de este movimiento 
intelectual y político encontraron vías más sutiles e informales para hacerlo. 
Muchas se convirtieron en anfitrionas de estas reuniones cediendo salones, 
costeando estos encuentros y organizando las veladas. De este modo, y a pe-
sar de no ser consideradas por los hombres parte del movimiento, podían no 
sólo estar presentes, sino intervenir y tomar la palabra en estos círculos apa-
rentemente tan herméticos. Por ello, si hacemos una historia integral de la 
Ilustración, no podemos excluir a las mujeres de las tertulias ni menospreciar 
su influencia sobre los intelectuales de su tiempo.

Jean-Léon Gérôme, Louis XIV y Molière, 1862, Malden Public Library.



48

4.5.	 RESIGNIFICANDO ALGUNOS
CONCEPTOS HISTÓRICOS

Los estudios de género han abierto nuevas vías de investigación inexploradas hasta la 
fecha. Ello ha motivado que aspectos sobre los que el trabajo histórico previo no había 
fijado su atención de pronto se conviertan en prometedores campos de estudio. Las he-
rramientas básicas que emplean las disciplinas que estudian los fenómenos del pasado 
son eminentemente conceptuales. Los conceptos nos ayudan a agrupar fenómenos que 
de otro modo quedarían inconexos entre sí y a diferenciarlos de otros para establecer 
comparativas. A lo largo de la historia del conocimiento se han ido creando conceptos 
nuevos desde diversas disciplinas para poder analizar mejor y describir sus objetos de 
estudio. Por ello no es extraño que estén surgiendo términos nuevos relacionados con la 
perspectiva de género que nos ayuden a analizar algunas acciones o hechos del pasado.

Nuestro vocabulario para hablar sobre las mujeres históricas debe, por tanto, enrique-
cerse. Así, deberían empezar a ser habituales términos que todavía no están aceptados 
por la RAE pero que llevan varias décadas utilizándose en el ámbito académico dentro 
de los estudios de género. Por ejemplo, deberíamos integrar en nuestro vocabulario 
histórico cotidiano términos como matronazgo (útil para referirnos al mecenazgo fe-
menino en las artes y que se diferencia del que realizan los varones), reginalidad (fun-
damental para hablar del tipo de poder que tenían las reinas y que tiene unas carac-
terísticas propias con respecto al poder de los reyes) o matrilinealidad (para aludir al 
predominio de la línea materna dentro de algunas organizaciones sociales). 

Pero, al mismo tiempo que integramos vocabulario nuevo, debemos renunciar a con-
ceptos o ideas que van quedándose obsoletas debido a la reestructuración del conoci-
miento sobre el pasado que está generando la integración de la otra mitad de la pobla-
ción en el relato histórico. Joan Kelly-Gadol, en un artículo ya clásico que lleva por título 
“¿Tuvieron las mujeres Renacimiento?”, cuestionaba la idea de que el Renacimiento 
fuese un proceso cultural del que se hubiese beneficiado toda la población, dado que 
un análisis desde el punto de vista de la perspectiva de género revelaba que para las 
mujeres había supuesto un retroceso en su capacidad de acción y en sus derechos con 
respecto a épocas anteriores.

En la misma línea, se ha demostrado que algunos esquemas mentales o categorías que 
hemos heredado del relato histórico hegemónico no se corresponden con la realidad 
histórica (o al menos no con todas las sociedades del pasado). Hay algunos conceptos 
que utilizamos con cierta asiduidad en los relatos históricos que nos encorsetan en mar-
cos mentales que se acaban convirtiendo en prejuicios a la hora de analizar el pasado y 
que nos hacen incurrir en el presentismo. Como ya hemos advertido, los estereotipos de 
género actuales suelen volcarse hacia el pasado sin darnos cuenta, asumiendo que son 
comportamientos naturales y esenciales a hombres y mujeres. Del mismo modo sucede 
con otro tipo de conceptos que nos impiden crear un relato más rico y menos sesgado. 
A continuación, exponemos algunas de las categorías más comunes que empleamos a 
la hora de explicar el pasado y que debemos emplear de una forma más crítica.



49

El vocabulario conceptual y técnico que utilizamos para hablar sobre el pasa-
do traslada nuestras categorías mentales y nuestros prejuicios actuales a otras 
épocas. Por ello es necesario integrar nuevos conceptos que han surgido de 
los estudios de género para comprender algunos fenómenos a los que no se 
les había prestado atención en el relato hegemónico. Pero también debemos 
renunciar a otros términos que se han quedado obsoletos porque ya no tienen 
capacidad explicativa al integrar a la otra mitad de la humanidad en la narra-
ción común. Además, necesitamos replantear algunas de nuestras dicotomías 
para explicar el pasado y algunos términos comunes a los que hemos llenado 
de contenido en base a nuestros estereotipos o creencias actuales.

●  Producción y reproducción

 

El sistema económico capitalista en el que vivimos ha contaminado el relato 
histórico hegemónico de carácter androcéntrico y ha absorbido su división se-
xista y artificial de las labores de producción y reproducción. De este modo, se 
asume que todas las sociedades del pasado realizaban esta separación entre 
las labores reproductivas y de mantenimiento como algo propio de las muje-
res, mientras que las tareas productivas, de generación de herramientas, obje-
tos y alimentos se asocian a los hombres. En el discurso histórico hegemónico 
normalmente se suele prescindir de las tareas de reproducción, considerando 
las de producción las únicas susceptibles de formar parte de este relato.

Esta asimetría perpetúa la falsa idea de que las tareas de reproducción de la especie y el 
mantenimiento de objetos y personas son accesorias y secundarias, desarrollando una 
percepción negativa hacia estas labores. Por otra parte, se instala la falsa creencia de 
que son tareas intuitivas y que no requieren de especialización ni tecnologías específi-
cas. La consecuencia directa es que se proyecta una imagen pasiva y secundaria de las 
mujeres, que son las que, mayoritariamente, se han dedicado a estas tareas.

Sin embargo, un análisis desprejuiciado sobre los aspectos de la producción y la repro-
ducción revela que para la supervivencia de las sociedades es mucho más importante 
la generación de nuevos miembros y el mantenimiento de las condiciones de vida de 
los integrantes de una comunidad que la producción de objetos. Además, se asume 
que las tareas de producción recaen exclusivamente en los hombres, cuando sabemos 
que las mujeres han llevado a cabo este tipo de labores en todas las épocas y socieda-
des y han desempeñado sin excepción todo tipo de trabajos a pesar de las prohibicio-
nes y de la diferencia de salarios. Por ello, debemos replantear también la definición de 
producción y darle mayor importancia a la reproducción para evitar este desequilibrio 
interesado entre ambas esferas en la narración histórica.



50

Durante los primeros años del franquismo existieron leyes que prohibieron el 
trabajo a las mujeres, argumentando que debían estar consagradas a la vida 
doméstica y al cuidado y mantenimiento de sus esposos y descendencia. Si 
atendemos en exclusiva al contenido de la ley podríamos caer en la tentación 
de afirmar que el rol fundamental de las mujeres fue el de los cuidados. Sin 
embargo, la realidad histórica y la comparación con otras fuentes revela que, 
a pesar de la normativa, las mujeres nunca dejaron la producción asalariada. 
Especialmente aquellas de las clases más humildes, que debían no sólo cum-
plir con los mandatos de género en el hogar, sino también trabajar para poder 
mantener económicamente a sus familias.

 
Naipera limpiando los rodillos de la máquina impresora en la antigua 

fábrica de Naipes Heraclio Fournier en San Cristóbal (Vitoria),  
colección Alfaro-Fournier, Arabako Artxiboa, signatura: ES.01059.ATHA.ALF.E23.P21.N01.

●  La ética del cuidado

Siguiendo el argumento del apartado anterior, la ética del cuidado ha estado presente 
de manera demostrable desde los orígenes mismos de la humanidad. La antropóloga 
Margaret Mead afirmó que el primer síntoma de civilización es un fémur fracturado que 
ha sido curado. Por ello, la invisibilización de las tareas de cuidado en el discurso his-
tórico hegemónico sólo puede ser consecuencia de que son labores que, en la mayoría 
de sociedades patriarcales del pasado, han recaído principalmente sobre las mujeres.

Estas tareas de cuidado no sólo se han dado en el ámbito de la familia, entre los miem-
bros más cercanos, sino que también se han profesionalizado y han servido de sostén 
económico para toda la comunidad. Los trabajos relacionados con los cuidados son am-
plios y variados: desde el servicio doméstico hasta las instituciones dedicadas a cuidar 
de otras personas, pasando por la limpieza o la medicina. En todas estas profesiones, a 
lo largo de los siglos, encontramos tanto hombres como mujeres, por lo que los cuida-
dos no son una tarea exclusiva del género femenino. Otra cuestión son las condiciones 
en las que se han desarrollado esos oficios según el género y la época histórica.



51

Desestigmatizar las labores de cuidado, demostrar que han sido ejercidas tan-
to por hombres como por mujeres a lo largo de los siglos y considerarlas 
como una actividad productiva más que precisa de aprendizaje, especializa-
ción y conocimientos específicos es ofrecer una visión más rigurosa sobre el 
pasado. Pero, además, también sirve para fomentar la ética del cuidado en 
nuestro presente, poner en valor las actividades que tienen que ver con este 
ámbito y mejorar las relaciones interpersonales al hacer hincapié en la impor-
tancia de cuidar a todos los miembros de la comunidad.

Los hospitales de la Edad Moderna fueron lugares destinados al cuidado de 
otros miembros de la sociedad que se encontraban, por diferentes circunstan-
cias, en situación de vulnerabilidad. Los antiguos hospitales no sólo cuidaban 
personas enfermas, sino que atendían a viajeros y viajeras, niños y niñas en 
estado de orfandad, o individuos y colectivos que habían caído en la pobreza, 
como las viudas. Al frente de estos hospitales encontramos hombres y muje-
res que realizaban estas labores de cuidado y mantenimiento. Muchas veces se 
trataba de un matrimonio que se repartía las tareas diarias del hospital y que 
lograba así ganarse la vida ejerciendo un oficio especializado, remunerado y 
necesario para el sostenimiento de la comunidad. La labor de estas personas 
cuidadoras, especialmente de los hombres, debería ser puesta de relieve en 
el relato histórico, para ofrecer referentes a las nuevas generaciones y para 
dignificar una tarea tan importante e imprescindible para el sostenimiento de 
la vida y de las sociedades.

 
Vicente López, Retrato de una enfermera con un hombre, Arabako Artxiboa, hacia 1951, 

signatura: ES.01059.ATHA.VIC.NP.00365



52

●  La estructura familiar

Las estructuras familiares son múltiples y variables a lo largo del tiempo aun-
que, en ocasiones, tendemos a figurarnos los vínculos familiares del pasado 
según el modelo de familia nuclear hegemónico en nuestro presente. Las es-
tructuras familiares, sin embargo, son muy variadas y determinan el modo 
de relación entre hombres y mujeres, o la organización del género dentro de 
una comunidad, al ser la familia la piedra angular de todas las sociedades. El 
modelo de familia extendida, de familia troncal o las redes clientelares que se 
desarrollan en los sistemas de vasallaje establecen e influyen en los principa-
les roles de género de hombres y mujeres.

La estructura familiar es clave para estudiar aspectos fundamentales para la historia de 
las mujeres, como la maternidad, el matrimonio o la viudedad. Se trata de fases vitales 
o experiencias que determinan en muchos casos la capacidad jurídica de acción de las 
mujeres. La posición que se ocupaba dentro de la familia definía las responsabilidades 
y funciones de cada persona y, en el caso de las mujeres, normalmente esta situación 
ha sido de subordinación a un miembro varón, a pesar de que también encontramos 
casos de mujeres cabeza de familia que lo son por encontrarse en estado de soltería, 
por haberse quedado viudas o por haberse divorciado de sus esposos.

Por otro lado, las mujeres, a lo largo de la historia, han cumplido un papel muy im-
portante dentro de la institución familiar al haber asumido un rol muy activo en el 
entramado de las redes sociales. Especialmente en los estados de esposa y viuda, sus 
decisiones y estrategias familiares marcaban el destino de las personas de su entorno. 
Entre otras cuestiones, habitualmente asumían el rol de mediadoras entre miembros de 
la parentela y normalmente eran las responsables de la gestión del patrimonio. Por lo 
tanto, su influencia y papel dentro de la familia es digno de tener en cuenta, sobre todo 
cuando la estructura familiar soportaba una carga política, como en el caso de los lina-
jes reales o nobiliarios en los que se esperaba que algunas de estas mujeres pariesen a 
los futuros herederos y herederas.

El hecho de que, en ocasiones, las estructuras familiares fuesen al mismo tiempo es-
tructuras políticas (como en el caso de los linajes), económicas (como sucede en los 
gremios) o intelectuales (como ocurre con los matrimonios dedicados a la investiga-
ción científica o a la literatura) dificulta la tarea de adscribir una autoría a determinadas 
decisiones. La solución a este problema desde el punto de vista del relato histórico 
hegemónico ha sido conceder a los varones el mérito de todas las acciones realizadas 
en este marco, aunque quizá deberíamos empezar a plantearnos las autorías familiares 
para agrupar a todos los miembros que, posiblemente, estuvieron implicados en la 
toma de decisiones.

Cuando analizamos la nobleza de la Edad Media y Moderna, no podemos ol-
vidarnos de los miembros femeninos del linaje. Sobre ellas recaían una serie 
de decisiones y acciones específicas que contribuían al ascenso social de la 



53

familia y que normalmente no forman parte del relato hegemónico. Por ejem-
plo, cuando se fijaban matrimonios de conveniencia entre dos familias, las 
mujeres pasaban a vivir en casa de su esposo, integrándose en el linaje de su 
marido. Esta circunstancia hacía que ellas actuasen a modo de diplomáticas, 
ya que normalmente dirigían las negociaciones entre su linaje de origen y el 
de su esposo. Por ello, normalmente, se les consideraba agentes de paz y me-
diación. Pero, también, en tanto que señoras que debían contribuir al engran-
decimiento familiar y a su legitimación social, ejercían labores específicas, 
como la del matronazgo, que buscaba defender el buen nombre y la honra de 
la familia mediante el encargo de grandes empresas artísticas.

 
28: Capitel con dama en la iglesia de Miñano Menor. Siglos XII-XIII.

●  La separación entre ámbito doméstico y público

La idea de que existe un espacio público dedicado a los hombres y otro es-
pacio doméstico o privado destinado a las mujeres es un prejuicio de nuestra 
contemporaneidad. En algunas épocas históricas no existía el concepto de 
privacidad que tenemos hoy en día y los acontecimientos domésticos tenían 
un carácter público. El espacio doméstico ha estado plagado de personas de 
servicio testigos de la vida familiar en el caso de las clases más pudientes o, 
en el caso de las clases más humildes, el hogar era también el lugar de trabajo. 
Todo ello hace inviable la separación entre el mundo exterior, dominado por 
los hombres, y el mundo intramuros, gestionado por las mujeres.

En este mismo sentido, los ambientes cortesanos o palaciegos acogían a multitud de 
personas que procedían del exterior y que participaban activamente en la vida políti-
co-familiar. Muchas de las grandes decisiones políticas se tomaron en la intimidad de 
un dormitorio, en un harén o en los pasillos de un palacio, de tal manera que se hace 
difícil establecer dónde termina la domesticidad y comienza la vida pública. Las coor-
denadas vida doméstica/vida pública, por lo tanto, se corresponden con un tiempo 



54

histórico muy concreto, la Revolución Industrial, y con las necesidades de una clase 
acomodada que quería diferenciarse del resto de la sociedad marcando las diferencias 
entre un espacio privado perteneciente a las mujeres y un espacio laboral exterior co-
rrespondiente a los hombres.

Las estructuras gremiales que dominaron gran parte de la Edad Media y Mo-
derna giraban en torno a un núcleo familiar en cuya casa se ubicaba el taller 
y, a veces, también la tienda. Los gremios establecían un sistema jerárquico 
de la organización laboral en el que el dueño del taller y el que firmaba con su 
nombre el producto final era el varón cabeza de familia. Sin embargo, todos 
los miembros de la familia estaban implicados en los procesos de producción 
y venta y, a ellos, se les solían sumar aprendices o aprendizas, personal del 
servicio e incluso personas esclavizadas que también participaban del nego-
cio familiar. Lo mismo acontece, por ejemplo, en el mundo rural, en el que el 
trabajo se desarrolla en torno y dentro del hogar, existiendo cierto reparto de 
tareas en función del género, aunque compartiendo gran parte de la carga 
laboral que implica la gestión de una casa. En estos casos establecer una sepa-
ración taxativa entre la esfera pública y la privada resulta del todo imposible.

Detalle de una miniatura del libro: Livre que fist Jehan Bocace de Certalde des cleres et 
nobles femmes. Siglo XV, Bibilioteca Nacional de Francia. Fuente gallica.bnf.fr.

●  Poder formal o informal

Otro de los conceptos que se ha puesto en cuestión gracias al análisis crítico de la me-
todología de la perspectiva de género es el de “poder”. El relato histórico hegemónico 
valora bajo la etiqueta de poder prioritariamente aquello que hacen los hombres y, 
sobre todo, reduce este concepto al poder político y al poder militar. Como resultado, 



55

la historia androcéntrica es, sobre todo, una narración sobre el poder político-militar 
de las élites masculinas y blancas. Por ello, cuando una mujer histórica asume alguna 
de estas funciones asociadas a los hombres, suele quedar integrada dentro del relato, 
pero siempre desde una posición subordinada y, habitualmente, con un tratamiento 
denigrante que la sitúa como una usurpadora del poder masculino.

El poder es una categoría de análisis que debe ser multifocal y que se expan-
de a todas las facetas de la vida, desde las monarquías y las élites políticas 
hasta las personas aparentemente desempoderadas o con fuertes trabas para 
ejercer el poder en una sociedad. El poder va más allá de lo político o lo bélico 
y se manifiesta a través de lo económico, lo social, lo cultural o lo espiritual, 
de tal manera que, pese a los vetos que una persona pueda tener en un con-
texto histórico determinado para manifestar un poder de tipo formal, puede 
encontrar las vías para ejercerlo de manera informal. Así, podemos encontrar 
mujeres esclavizadas, monjas de clausura o damas de la nobleza que lograron 
acceder a grandes cotas de poder aprovechándose de las contradicciones del 
patriarcado de su tiempo.

De este modo, a través de la idea de que existe un poder de carácter informal que se 
entrelaza con los mecanismos formales, normalmente reservados para los hombres, 
podemos analizar el relevante papel que tuvieron muchas mujeres del pasado. Las mu-
jeres no estuvieron meramente sometidas a los varones de su entorno y no funciona-
ron como herramientas para los intereses ajenos, sino que, asumiendo las reglas de su 
tiempo, muchas aprendieron a subvertirlas o a emplearlas en su favor, adquiriendo una 
gran influencia social que tuvo repercusiones políticas, artísticas, bélicas, religiosas o 
económicas.

Para ampliar este concepto es necesario también contemplar algunas acciones típi-
camente femeninas que normalmente no han sido consideradas como un ejercicio 
de autoridad. Dentro de los mecanismos informales de poder, encontramos aspectos 
como la pacificación y la mediación para llegar a acuerdos, tan importante o más que la 
guerra como motor histórico. Pero también se incluyen acciones como el matronazgo 
o el mecenazgo artístico público o privado, las obras pías o de beneficencia e incluso 
los rezos o las conexiones directas con la divinidad, muy importantes a nivel social en 
determinados momentos del pasado. Sin embargo, a pesar de que las mujeres utiliza-
ron mayoritariamente los mecanismos más informales de poder, también tomaron las 
riendas del poder formal asociado a lo masculino en cuanto tuvieron ocasión.

Normalmente concebimos la clausura monacal femenina como un espacio 
completamente cerrado, en el que las monjas, que tenían prohibido salir de 
los muros del convento, no tenían posibilidad de ejercer influencia social. Pero, 
como es habitual en la historia de las mujeres, muchas de ellas encontraron 
la manera de acumular una gran cantidad de poder informal. Es el caso de 
María Jesús de Ágreda, abadesa del convento de las Madres Concepcionistas 
de Ágreda, en Soria. Esta monja adquirió gran fama de sabiduría y santidad en 



56

vida, lo cual atrajo al rey Felipe IV, que mantuvo una larga correspondencia con 
la abadesa. A través de más de 600 cartas, María Jesús de Ágreda aconsejó al 
monarca en todo tipo de asuntos políticos, convirtiéndose, en la práctica, en 
una de las consejeras reales más apreciadas. También asesoró, mediante esta 
vía epistolar, a otros personajes muy poderosos de su tiempo, como Francis-
co de Borja o el Papa Clemente IX. Por lo tanto, no podemos comprender el 
reinado de Felipe IV sin tener en cuenta su influencia ni el escenario político 
internacional de la época sin mencionar su figura.

Retrato de sor María de Jesús de Ágreda, publicado en la Mística Ciudad de Dios,  
Madrid, 1688, Biblioteca Nacional de España.

●  La cultura y la autoría intelectual

Así como hemos señalado que en el relato histórico androcéntrico sólo se considera 
poder a lo que hacen los hombres de forma mayoritaria, también sucede lo mismo en el 
ámbito de la cultura. La historia cultural, intelectual, literaria y artística ha conformado 
un canon en el que sólo los hombres tienen cabida, a excepción de unas pocas mujeres. 
Los argumentos esgrimidos tanto históricamente como en nuestro presente para man-
tener la primacía de los hombres en la cultura han sido la supuesta menor capacidad 
intelectual de las mujeres, o que las temáticas “femeninas” carecen de universalidad 
y conforman géneros artísticos “menores”. Todos estos argumentos son de carácter 
subjetivo y carecen de fundamentación científica en la actualidad.

Bajo estas ideas falsas subyace un prejuicio que hunde sus raíces en la Antigüedad y 
que se ha manifestado, de una u otra forma, a lo largo de todas las etapas de la historia 
occidental. Se trata del estereotipo de la asimilación de las mujeres con la naturaleza y 
de los hombres con la cultura. En tanto que sometidas a los dictados de lo natural, se-
gún este falso presupuesto las mujeres son más instintivas y menos racionales, tienen 



57

un carácter más emocional y han de ser domesticadas por los hombres, portadores de 
la civilización. Por el contrario, se sostiene que los hombres tienen mayores capacida-
des intelectuales y mayor creatividad y, por lo tanto, el lugar que les corresponde por 
derecho propio es el de la cultura. Este estereotipo ha motivado que las acciones crea-
tivas o intelectuales de las mujeres hayan sido consideradas menores o secundarias 
simplemente por razón de su género.

En la construcción del relato histórico androcéntrico, las mujeres dedicadas al mundo 
de la cultura han sido borradas del canon a pesar del éxito que muchas de ellas alcan-
zaron durante su vida, impidiendo que pasasen a la memoria colectiva. Por el contrario, 
hombres cuya obra pasó más desapercibida en su tiempo histórico han sido encumbra-
dos posteriormente. En el mundo del arte ha sido habitual que las obras de gran calidad 
realizadas por mujeres se atribuyesen a varones para poder incluirlas en el canon y que 
pudieran así estar presentes en las colecciones de los museos, y en otras ocasiones se 
han anonimizado para ocultar la autoría femenina. 

En la actualidad urge la necesidad de repensar el canon cultural que se ha ido 
creando de forma selectiva y con criterios sexistas más que intelectuales. Tam-
bién es necesario rescatar los nombres y las obras de mujeres que influyeron 
en los ambientes culturales de su tiempo y que han sido conscientemente 
ignoradas en el relato posterior por cuestiones de género. Por otra parte, el 
término “cultura” debe ser ensanchado para incluir manifestaciones popula-
res, artefactos considerados “artesanía” por los ambientes elitistas que que-
rían diferenciar su producción de la de otras clases sociales, y dejar a un lado 
no sólo el machismo del canon sino también el eurocentrismo que lo define.

Cuando destaca especialmente la calidad técnica de una artista, el recurso ha-
bitual para ocultarla ha sido atribuir su obra a otros hombres, a pesar de la 
fama que pudiera tener en vida. Es el caso de la pintora del siglo XVII Artemisia 
Gentileschi, cuyos cuadros fueron atribuidos durante mucho tiempo a su padre 
Orazio, en cuyo taller se formó y trabajó, o incluso a discípulos que también 
habían aprendido en ese mismo taller. Hasta inicios del siglo XX, y a pesar 
del éxito que había tenido en su propio tiempo, no fue redescubierta y, en la 
actualidad, está protagonizando un proceso de restauración de su obra y de su 
figura dentro del canon artístico, del que nunca debió haber sido expulsada.



58

Artemisia Gentileschi, Autorretrato como alegoría de la pintura, 1638, Royal Collection Trust.

●  Los discursos legitimadores

En todas las sociedades existen discursos que ayudan a mantener un orden social y a 
crear una estructura de poder. El relato histórico es uno de los más importantes y, en 
esta guía, estamos analizando precisamente cómo está diseñado para crear una serie 
de valores asociados a lo masculino y a lo femenino. Los personajes y situaciones 
históricas elegidas para conformar la narración androcéntrica son modelos sociales 
prescriptivos, es decir, tratan de ofrecer un ejemplo de comportamiento para hombres 
y mujeres y existen antes del nacimiento de las personas a las que está dirigido este 
relato. Ayudan a modelar la forma de ser y de sentir de mujeres y hombres y a esta-
blecer límites a lo que debe hacer cada género, imponiendo una serie de sanciones 
(desde burlas hasta penas de prisión o muerte) a todas aquellas personas que los 
transgredan.

Del mismo modo que el relato histórico se utiliza (y se ha utilizado) como 
discurso legitimador de cierto orden social, también hay otra serie de narra-
ciones que ayudan a dar forma a los mandatos de género y a justificar las 
diferencias entre mujeres y hombres. Los principales, además del histórico, 
son los discursos científicos, filosóficos y religiosos, que han de ser tenidos en 
cuenta a la hora de analizar cómo se construyen desde el poder los modelos 
de conducta femeninos, masculinos o de otros géneros. Por lo tanto, ayudan a 
comprender cómo son los géneros prescriptivos de cada sociedad del pasado. 
Sin embargo, eso no significa que tengan capacidad descriptiva, ya que hay 
que saber diferenciar entre un discurso emanado del poder diseñado para 
satisfacer sus necesidades, y las situaciones reales de mujeres y hombres que 
podían seguir esos discursos, ignorarlos o enfrentarlos.



59

Uno de los principales errores que se comenten al tratar de analizar las relaciones de 
género en el pasado es recurrir a textos científicos, filosóficos o religiosos para explicar 
la totalidad de la sociedad de un momento histórico determinado. Junto a estos dis-
cursos legitimadores del poder coexistían otros de carácter contrario que a veces no se 
han tenido lo suficientemente en cuenta y que nos hablan de la diversidad de opiniones 
y la complejidad de las sociedades del pasado. Además, en muchas ocasiones se recu-
rre, dentro de este tipo de textos legitimadores, a aquellos que desprenden más misogi-
nia para tratar de justificar que las desigualdades sociales del pasado fueron más duras 
que las del presente, a pesar de que ésta sea una idea desmentida por el análisis crítico 
de la perspectiva de género.

Un caso clásico de discurso legitimador que se ha empleado a lo largo de 
los siglos son los tratados morales destinados a dar consejos a las mujeres. 
Normalmente escritos por hombres procedentes del ámbito eclesiástico, tra-
taban de asesorar a las mujeres para que tuviesen un comportamiento recto y 
virtuoso según los cánones del patriarcado del período histórico. Estos trata-
dos contribuían a forjar el ideal femenino que debía servir de aspiración para 
las mujeres del momento y servían como discurso útil para argumentar las 
desigualdades y la inferioridad del género femenino. Muchos tuvieron gran 
influencia en su momento, a pesar de que, por supuesto, no fuesen segui-
dos por todas las mujeres. Algunos ejemplos de estas obras moralistas los 
constituyen la “Instrucción de la mujer cristiana”, de Juan Luis Vives, o “La 
perfecta casada”, de Fray Luis de León. Recordemos también que estos textos 
se escribieron en los años de vigencia de “la querella de las mujeres”, en los 
que también se desarrollaron otro tipo de textos que defendían la igualdad de 
géneros sobre los que no se ha incidido tanto a la hora de construir el relato 
histórico hegemónico.



5. CÓMO RECONSTRUIR UN 
RELATO HISTÓRICO SIN 
SESGOS DE GÉNERO



61

Para suplir las carencias de la narración histórica androcéntrica, corregir sus 
errores y eliminar los estereotipos que la salpican es necesario rehacer sus 
bases y crear otro canon en el que no interfieran los criterios de género. Para 
ello debemos tener mucha precaución con la historiografía, es decir, con to-
dos los libros y artículos y, en general, con todo el saber histórico que hemos 
heredado. Esto no significa que todo lo que nos hayan contado sea falso, pero 
sí que hay que introducir ciertos matices, no aceptar ningún argumento de 
autoridad y, sobre todo, buscar en esos relatos y teorías precedentes algunos 
de los sesgos o invisibilizaciones hacia las mujeres de los que hemos venido 
advirtiendo a lo largo de esta guía.

Todo ello requiere del ejercicio de la crítica en un sentido constructivo. Debemos anali-
zar la configuración del relato que nos ha llegado, fijarnos si se incluyen a las mujeres 
o no y en qué términos se habla de ellas, y no aceptar en adelante ningún relato en el 
que sólo intervengan los hombres, puesto que eso significa que nos están contando 
una historia tergiversada e incompleta. También, en la medida en que todas las perso-
nas somos consumidoras y transmisoras voluntarias o involuntarias de ese relato, nos 
compete desarrollar esa capacidad crítica y exigir a personas, instituciones y agentes 
culturales o educativos que se nos ofrezca un relato riguroso que dé cuenta de los he-
chos del pasado sin discriminar a ningún personaje histórico por cuestiones de género, 
raza, orientación sexual o religión.

Dado que los estudios de género han demostrado que la presencia femenina en el 
pasado se manifiesta a través de las fuentes textuales, visuales, materiales o a través 
de los testimonios de las personas que vivieron ciertos acontecimientos (en el caso 
de procesos históricos recientes) es necesario volver de nuevo a las fuentes originales 
para buscar todo aquello que ha sido ocultado para nuestro presente. Como hemos 
explicado anteriormente, no se trata de recurrir a nuevas fuentes, sino de hacer nuevas 
preguntas. Si interrogamos a los vestigios del pasado sobre las mujeres encontraremos 
respuestas insospechadas y descubriremos que gran parte de nuestro conocimiento 
actual se sostiene sobre prejuicios presentistas y estereotipos de género.

5.1.	 LAS FUENTES ESCRITAS

La mayor parte de las fuentes escritas que se conservan del pasado han sido elabora-
das por hombres. Esto es así por varios factores. En primer lugar, la escritura ha estado 
muy vinculada al poder formal. Quien tenía el poder tenía la palabra, y eso ha motivado 
que muy pocas mujeres pudieran dejar por escrito sus vivencias, discursos e ideas. En 
segundo lugar, la escritura, en ciertos momentos del pasado, era un saber muy especia-
lizado que normalmente estaba vedado a las mujeres, aunque muchas de ellas sabían 



62

escribir y otras recurrieron a escribanos o cronistas para que plasmasen sus inquietu-
des y acciones. Y, en tercer lugar, lamentablemente no han llegado a nuestros días to-
dos los textos que se escribieron en el pasado, sino sólo una selección interesada. Tene-
mos muchos más documentos relacionados con las instancias del poder hegemónico 
que vinculados con los movimientos contrarios al orden social establecido. A lo largo 
de los siglos se ha ido destruyendo mucha documentación que ponía en entredicho el 
statu quo o que podía servir como argumento en contra de él. En este caso debemos 
recordar la vieja sentencia que afirma que la historia la escriben los vencedores.

Con este punto de partida debemos afrontar la historia de las mujeres, un colectivo 
silenciado y minorizado del que nos ha llegado muy poco testimonio escrito directo. 
Pero eso no significa que tengamos que renunciar a hablar de ellas, sólo que debemos 
hacer un trabajo mucho más fino y exhaustivo con las fuentes disponibles para tratar 
de llegar a las mujeres reales que vivieron en otros períodos. Antes incluso de comenzar 
a leer los textos del pasado, debemos tomar algunas precauciones. Para ello resulta de 
gran utilidad interrogarnos sobre algunos aspectos en relación con la fuente que este-
mos manejando que nos ayuden a encajar el contenido dentro de un contexto y de un 
discurso que pueden estar lastrados de estereotipos de género o de intereses afines a 
un determinado tipo de patriarcado. En la siguiente tabla exponemos algunas de estas 
preguntas y el tipo de información que nos pueden aportar al respecto.

Preguntas para contextualizar una fuente escrita

¿Cuál es su 
naturaleza?

Cuando nos enfrentamos a un documento del pasado, debemos interrogarnos por su 
naturaleza. No es lo mismo ni exige el mismo tratamiento un corpus legislativo que un 
libro religioso o un documento notarial que recoge un pleito. El tipo de texto nos situará 
dentro de unas coordenadas históricas y sociales muy concretas y nos ayudará a 
contextualizar la información dentro de un discurso determinado. 

¿A quién 
corresponde su 
autoría?

Además de tener en cuenta a qué tipo de texto nos estamos enfrentando, es preciso 
también tratar de determinar una autoría. Puede que no tengamos un nombre propio, 
pero en ocasiones podemos intuir si quien escribe es hombre o mujer, si procede del 
ámbito religioso o laico, si pertenece a una u otra clase social… Eso nos ayudará a 
entender los intereses y motivaciones que puede haber detrás de ese texto. 

¿A quién está 
dirigido?

Otro aspecto que nos servirá para contextualizar la documentación original y a no asumir 
como verdad objetiva su contenido es tratar de averiguar a quién estaba dirigido, si era 
de ámbito público o privado y si tuvo difusión en su tiempo histórico o le hemos dado 
más eco en nuestro presente del que tuvo en su día.

Tras contextualizar en su tiempo histórico el documento en cuestión, es necesario 
aprender a identificar la mirada masculina. Muchos de los datos sobre las mujeres del 
pasado de los que disponemos hoy en día nos vienen dados por parte de los hombres 
que escribían estos textos. Algunos se encuentran plagados de falsos estereotipos ha-
cia las mujeres o de concepciones completamente erróneas y misóginas. Esto sucede, 
especialmente, en los textos procedentes de ambientes muy masculinizados en los que 
había poco contacto con personas de otro sexo como en el caso de algunos textos reli-
giosos cristianos o procedentes del ámbito militar.



63

Por ello debemos tener en cuenta que la mirada masculina hacia las mujeres, que es la 
que predomina en los textos históricos y literarios, nos da cuenta de las opiniones y los 
discursos masculinos, pero no de las acciones ni autopercepciones femeninas. A pesar 
de que las mujeres estaban en una situación de desventaja frente a estos hombres y 
discursos (muchas veces de carácter peyorativo o llenos de estereotipos) eso no signi-
fica que se amoldasen a ellos ni que cumpliesen con las expectativas masculinas. Por 
ello, quedarnos en este nivel del discurso y extrapolarlo al resto de la sociedad como 
si fuera la opinión mayoritaria o como si fuesen el único relato posible es incurrir en 
falta de rigor histórico. Aun así, resulta de gran interés descubrir cómo eran estos este-
reotipos de género difundidos a través de estos textos, ya que nos da el baremo de los 
deseos del patriarcado de la época y de los modelos sociales que quería imponer, se 
cumpliesen estos o no en la vida cotidiana.

Por otra parte, en muchas ocasiones existen discursos contrahegemónicos que se opo-
nen a estos modelos de comportamiento y que son rastreables en tipologías de textos 
distintas, especialmente si podemos contar con fuentes escritas por mujeres. Por ne-
cesidad, la mirada femenina difiere de la masculina, dado que desde el momento del 
nacimiento sus experiencias dentro del grupo social son distintas y eso genera puntos 
de vista diferentes y complementarios. Sin embargo, no siempre podemos disponer de 
textos escritos por mujeres y, en esos casos, podemos acudir a las fuentes en las que 
se reflejen sus acciones, como por ejemplo los pleitos y testamentos. En este tipo de 
documentos podemos intuir sus intereses, su voluntad y las acciones que realizaban al 
margen de los discursos emanados desde el patriarcado de su tiempo. De esta manera, 
podemos descubrir si los estereotipos o las leyes discriminatorias se cumplían o no y 
señalar las agencias femeninas y las formas de evadir los imperativos de género de su 
tiempo.

A la hora de abordar una fuente escrita, trate ésta directamente sobre mujeres 
o no, debemos, ante todo, contextualizarla dentro de su tiempo histórico y de 
las coordenadas sociales del momento. También se debe hacer un trabajo de 
relectura exhaustiva para rescatar a las mujeres cuyo nombre ha sido silencia-
do por la historiografía y devolverles la agencia que tuvieron en la sociedad 
que les tocó vivir. Por otra parte, es importante distinguir entre lo que es una 
proyección de la ideología dominante de ese período o del grupo social del 
que emana el texto y lo que podemos considerar información fidedigna sobre 
las mujeres. Pero, ante todo, es crucial cotejar lo que dice una fuente con otros 
textos, acciones e imágenes de su tiempo, para lograr, de ese modo, un ma-
yor acercamiento a lo que pudo ser la vivencia de las mujeres de ese período 
histórico.

Si atendemos en exclusiva a las leyes antiaborto que se crearon a lo largo del 
siglo XX, podemos llegar a la conclusión falsa de que las mujeres no abortaron 
durante este período histórico. Sin embargo, otras fuentes nos informan de 
que, efectivamente, las mujeres siguieron abortando de manera clandestina, 
en ocasiones jugándose la vida. Como muestra este caso, la existencia de una 



64

ley en contra de los derechos y libertades de las mujeres, no implica que ésta 
se cumpla a rajatabla. De hecho, la resistencia y la lucha activa por la despena-
lización del aborto llevó a que en la Ley Orgánica 9/1985, aprobada el 5 de julio 
de 1985, se relajasen las medidas punitivas hacia las mujeres que lo ejercían y 
a que se aceptase de forma legal en algunos supuestos.

5.2.	 LAS FUENTES VISUALES

Del mismo modo que hemos advertido anteriormente que hacer historia con 
perspectiva de género no consiste sólo en sumar nombres de mujeres al rela-
to hegemónico, sino replantear algunos conceptos erróneos y prejuicios que 
asumimos como naturales, así sucede también en el caso de las imágenes. 
Para analizar las imágenes de todo tipo que nos han llegado desde el pasado 
debemos hacer una labor de crítica profunda a la base de disciplinas como la 
Historia del Arte, que se han construido sobre un androcentrismo exacerbado. 
La selección de obras y artistas que se considera que merecen pasar a la his-
toria de la cultura ha tenido unos criterios de selección diseñados para dejar 
fuera a las mujeres o a obras que tuviesen un componente crítico con el pa-
triarcado o con la mirada hegemónica masculina. Pero, además, las imágenes 
donde aparecen mujeres han sido muy frecuentemente sometidas a la mirada 
masculina, generando sobre ellas interpretaciones falsas y muy fantasiosas.

●  La construcción de un canon androcéntrico

El canon artístico y cultural ha sido elaborado y sostenido mediante una serie 
de criterios excluyentes de carácter subjetivo que han priorizado a los hom-
bres europeos blancos cuya obra estaba en consonancia con las necesida-
des del poder y de la mentalidad hegemónica. A pesar de que, en muchas 
ocasiones, se nos quiera mostrar su obra como transgresora, la mayoría de 
ellos han pasado al canon por su adecuación con los principios ideológicos y 
políticos en boga en el momento de elaboración del canon y por su defensa de 
un orden social acorde con el de las clases dominantes. Por ello, el principal 
criterio soterrado que se ha utilizado para discriminar quién entra en el canon 
cultural y artístico y quien se queda fuera ha sido el del género, en tanto que 
el patriarcado de todas las épocas ha dictaminado de diferentes formas y bajo 
distintos argumentos falsos que las mujeres son seres inferiores cuyas crea-
ciones artísticas no llegan a la altura de las de los hombres. Este es el prejuicio 
que hoy en día sigue funcionando en gran medida en el mundo del arte y en 
el de la literatura.



65

A la fijación de un canon artístico excluyente han contribuido autores de la talla de Ernst 
Gombrich, que creó uno de los manuales de Historia del Arte más seguidos durante 
sesenta años, con más de ocho millones de ejemplares vendidos y traducido a más 
treinta idiomas, en el que no incluyó ni una sola mujer artista entre sus páginas. Otro 
historiador del arte, Horst Woldemar Janson, autor de otro de los manuales más utiliza-
dos como introducción a esta disciplina con más de cuatro millones de copias vendidas 
en quince idiomas, reveló en una entrevista que “no he podido encontrar a una mujer 
artista que claramente tenga un sitio en un libro de historia del arte”. Estos dos casos 
muestran cómo la misoginia y los prejuicios de género impregnan en gran medida a 
esta disciplina desde sus inicios.

En este clima tan hostil para la entrada de las mujeres en el canon artístico y en los 
libros de historia del arte, la historiadora y crítica de arte Linda Nochlin formuló en 1971 
una pregunta incómoda en un artículo que hoy en día se considera clásico: “¿Por qué 
no ha habido grandes mujeres artistas?” Con este interrogante Nochlin apuntó directa-
mente a los orígenes de la desigualdad y la sobrerrepresentación de los hombres blan-
cos en el canon artístico occidental, poniendo en evidencia los criterios no científicos 
utilizados para construir una historia del arte sin mujeres, profundamente eurocéntrica 
y que marginaba a otro tipo de sujetos disidentes. Este texto fue el pistoletazo de salida 
para las investigadoras posteriores, que comenzaron a minar los fundamentos del sis-
tema excluyente del canon de la historia del arte subrayando algunos de sus principales 
prejuicios, que exponemos a continuación:

Los prejuicios que sostienen el canon artístico

El concepto de 
“genio”

La historia del arte se ha presentado como una genealogía de grandes genios, hombres 
individuales que con su capacidad creativa eran capaces de introducir innovaciones 
culturales de primer nivel y de generar una escuela de seguidores. Esta falsa idea de la 
genialidad solitaria se basa en el prejuicio de que los hombres (occidentales) tienen 
una mayor capacidad intelectual que las mujeres y a ellos les corresponde, por defecto, 
el mundo de la cultura. Sin embargo, este estereotipo queda desmentido por la práctica 
histórica, en la que, en casi todos los períodos, las empresas artísticas han tenido 
un carácter colectivo, desarrollándose en talleres especializados en la producción de 
obras pictóricas o escultóricas que, después, firmaba el artista propietario. 

Por otra parte, la idea de genio presupone un control total sobre la obra artística y 
la elección tanto del tema como de la forma de ejecución, aunque sabemos que, 
históricamente, la mayoría de obras fueron realizadas por encargo de diferentes tipos 
de comitentes que volcaban también sus intereses y decisiones sobre ellas. En otros 
casos, su producción obedecía a los intereses del mercado del arte del momento. En 
este sentido, la libertad de la persona artista se veía en gran medida mermada por sus 
condicionantes sociales, económicos, históricos y por otros agentes que intervenían 
tomando decisiones que afectaban al resultado final. Por ello, la idea de genio es un 
constructo ideológico de raíces machistas y racistas que trata de eludir el contexto de 
creación para defender la supremacía de los hombres europeos como puntas de lanza 
de la cultura universal.



66

Los prejuicios que sostienen el canon artístico

La distinción 
entre arte y 
artesanía

Lo que se ha considerado “arte” y, por lo tanto, perteneciente al canon, es también una 
decisión deliberada. Dentro del mundo del arte existe una división artificial entre las 
denominadas artes mayores (pintura, escultura, arquitectura) y las consideradas menores 
(textiles, orfebrería, cerámica…). En la elaboración de esta jerarquía entre diversos 
tipos de obra, que relega a la categoría de artesanía a las segundas y encumbra a las 
primeras, han intervenido también prejuicios en base al género. No es casual que tanto 
la elaboración de textiles como la cerámica hayan sido actividades tradicionalmente 
asociadas a las mujeres. Muestra de que esta decisión no tiene ningún criterio científico 
o de calidad de las obras es que encontramos textiles lujosos o elaborados con gran 
pericia técnica que tuvieron mucho valor en su tiempo y se consideraron objetos de 
prestigio, hoy en día menospreciados dentro del canon artístico.

La división 
sexual de 
los géneros 
artísticos

En relación con esta jerarquización de los objetos que pueden o no pertenecer al canon 
artístico, encontramos también una división artificial creada históricamente para 
impedir a las mujeres el acceso a las academias de arte o para restringir su actividad 
a determinados temas. Durante mucho tiempo, las mujeres artistas tuvieron vedadas 
las clases de dibujo de desnudo al natural, lo cual les impidió tener la formación 
necesaria y el consentimiento social para realizar obras de temáticas consideradas 
de prestigio. En ese sentido, muchas de ellas fueron constreñidas a practicar géneros 
como el bodegón, la pintura de flores o jardines, o el retrato, pasando a ser catalogados 
en cierto período como géneros “femeninos” y, por lo tanto, menores. Sin embargo, los 
hombres se reservaron para sí los que ellos denominaron géneros “mayores”, siendo 
la culminación de esta jerarquía el cuadro histórico. 

En este sentido, en nuestra contemporaneidad, en ocasiones se utilizan para ilustrar 
procesos históricos del pasado estos cuadros realizados en el siglo XIX, en los que 
únicamente se plasma la mirada masculina y se da rienda suelta a todos los prejuicios 
de género de la época. Por ello, siempre es preferible utilizar una imagen coetánea 
al fenómeno que queremos explicar, aunque no encaje exactamente con los hechos, 
antes que contribuir a perpetuar los estereotipos de género, de clase y de raza que 
desprenden estos cuadros y que son más producto de la fantasía de los artistas que de 
la veracidad histórica.

La supuesta 
homogeneidad 
de las artistas

Del mismo modo que se construyó artificialmente la idea de que había géneros o 
prácticas artísticas femeninas, se instaló el prejuicio de que todas las artistas mujeres 
tenían unos rasgos comunes que las convertían en un colectivo homogéneo. Los 
hombres podían disponer de un estilo y personalidad propia, pero se consideraba 
que las mujeres se caracterizaban por su delicadeza, la suavidad, el detallismo y la 
realización de temas íntimos y cotidianos. De esta manera se negaba la individualidad, 
las capacidades y la creatividad de las artistas, englobándolas bajo el prisma de arte 
menor, frente al Arte con mayúsculas ejecutado por los hombres.

Esto ha motivado que, durante siglos, el supuesto criterio de calidad que se utilizaba 
para considerar una obra o artista susceptible de entrar en el canon haya estado 
profundamente sesgado. Dado que la producción de las mujeres era considerada 
menor de antemano en base a prejuicios de género, al conocer la autoría femenina 
automáticamente se buscaban las excusas para degradar a la obra y a la artista y 
evitar así la irrupción en el canon. Esta actitud se pone de manifiesto especialmente 
cuando una obra realizada por una mujer ha sido erróneamente atribuida a un hombre y 
ha recibido, por lo tanto, un tratamiento acorde a su auténtica calidad artística. El hecho 
de que, en estos casos, no se haya sabido apreciar a simple vista la autoría femenina 
significa que los prejuicios y el machismo han sido los principales criterios de selección 
para conformar el canon de la historia del arte occidental.



67

A pesar de la dificultad técnica que conlleva la elaboración de textiles y de que 
los tapices y telas de calidad fuesen consideradas objetos de prestigio de gran 
valor económico durante la Edad Media y Moderna, hoy en día se catalogan 
como un arte menor. Esta categoría es plenamente subjetiva y obedece, en 
gran medida, a la jerarquización de las artes desarrollada durante el siglo XIX. 
Al tratarse históricamente de una práctica artística llevada a cabo de manera 
mayoritaria por mujeres, se determinó que no podía formar parte de la cate-
goría de arte y que encajaba mejor en la consideración de artesanía. Esto ha 
motivado que muchas piezas de arte textil se hayan perdido al no ser consi-
deradas objetos merecedores de restauración o conservación, además de que 
normalmente no forman parte del canon de obras que deben ser estudiadas 
en los programas académicos. Como acto de reivindicación de este género ar-
tístico y del legado femenino ocultado a través del relato hegemónico del arte, 
muchas artistas feministas actuales han recuperado esta práctica como una vía 
de expresión legítima y que debe ser revalorizada.

Detalle del lienzo bordado conocido como Tapix de Bayeux, c. 1070,  
Musée de la Tapisserie.

●  Rehacer el canon

Frente a este panorama en el mundo del arte, que se ha construido sobre una serie 
de mecanismos específicamente diseñados para expulsar constantemente a las muje-
res del canon, se están llevando a cabo diversas estrategias desde la perspectiva de 
género. La primera y más importante es el cuestionamiento del canon al completo, 
poniendo en duda la jerarquía de valores que tiene asociado, sus estrategias de inclu-
sión y exclusión, y los supuestos criterios de calidad esgrimidos hasta la fecha. Esto 
ha permitido que se rompa el hermetismo del canon para incluir no sólo más mujeres, 
sino más obras que habían sido despreciadas y, también, de otros lugares geográficos 
y culturas.

En la labor de recuperación de mujeres artistas, sin embargo, hay que tener algunas 
cuestiones presentes. Los criterios de selección no pueden ser los mismos que se ha-
bían venido utilizando desde el relato hegemónico de la historia del arte, puesto que 



68

están diseñados específicamente para menospreciar el trabajo de las mujeres. Tampoco 
hay que convertir el arte producido por mujeres en arte femenino, con unas caracterís-
ticas supuestamente esencialistas que vuelve a definir a las artistas bajo una categoría 
homogénea en la que no puede destacar su personalidad propia. En ese sentido, hay 
que comparar su obra no sólo con la de otras mujeres, sino también con la de los hom-
bres coetáneos, situándola al mismo nivel y en relación con ella. Las artistas nunca han 
conformado una esfera separada del mundo artístico masculino, sino que, a pesar de 
las discriminaciones, han compartido un mismo espacio y un mismo contexto. 

En este sentido urge reescribir muchas de las biografías y valoraciones sobre los y las 
artistas, la mayoría escritas por hombres, dado que reproducen clichés y juicios de 
valor positivos o negativos en función del género. En el caso de los artistas varones, 
normalmente, se adopta una posición aduladora e incluso se llegan a omitir impor-
tantes aspectos de su biografía, especialmente los relacionados con su vida privada y 
su relación con las mujeres. Esta ocultación se utiliza habitualmente para subrayar la 
idea del genio creador solitario, evitando mencionar las colaboraciones femeninas en 
su producción. Pero también se usa este recurso para no mencionar comportamientos 
misóginos, agresiones hacia las mujeres u otro tipo de conductas moralmente dudosas 
que pongan en riesgo el discurso elogioso del personaje. 

Desde los estudios de género, la necesidad de recuperar estos detalles de la vida pri-
vada no procede de un deseo de juzgar desde el punto de vista actual este tipo de ac-
ciones, sino de calibrar el influjo que las ideas misóginas o la consideración sobre las 
mujeres pudo tener en las representaciones de figuras femeninas. Se trata, de nuevo, 
de una cuestión de rigor y de recabar toda la información existente sobre el autor para 
poder ofrecer unas lecturas sobre su obra lo más ajustadas posibles. Extirpar las partes 
de la biografía de un hombre que tienen que ver con las mujeres no sólo es invisibi-
lizarlas de nuevo, sino que, en muchos casos, se hace para blanquear a un personaje 
ofreciendo de él una imagen maquillada que lo convierte en referente masculino y falso 
modelo social.

Por el contrario, en las biografías de las mujeres ocurre justo a la inversa. Normalmente 
se centran mucho más en los detalles íntimos de su vida privada que en su producción 
artística. Los relatos de sus vidas se escriben en función de los hombres que tuvieron 
cerca y su relación con ellos, o contando sólo con testimonios masculinos ignorando su 
propia voz y sus acciones. El resultado es una narración compuesta a base de opiniones 
ajenas, estereotipos de género y en el que la obra y las acciones de la mujer biografiada 
pasan a un segundo plano. Del mismo modo que afirmábamos que estos detalles a 
veces son relevantes para comprender la obra, sin embargo, no pueden constituir la 
única información sobre la artista. Es preciso hablar también del contexto histórico y 
de su producción para dignificar y poder equiparar su obra con la realizada por otros 
hombres del momento.



69

Es necesario crear un nuevo canon en el que convivan hombres y mujeres 
por igual, sin olvidarnos de incidir en las autorías colectivas de los talleres, en 
la influencia innegable de las personas comitentes sobre la obra (muchas de 
ellas mujeres ejerciendo el rol de género y clase social del matronazgo) y en el 
contexto de producción. Todo ello contribuye a clarificar no sólo el significado 
de las imágenes del pasado, sino también a ponerlas en relación con el perío-
do histórico en el que se insertan. Y, sobre todo, evitan un canon androcéntrico 
artificialmente construido y edulcorado, y favorecen la introducción de nuevos 
criterios para organizar una historia cultural más rigurosa y polifónica.

Como muestra de este desequilibrio manifiesto entre la vida privada de las 
artistas como aquello que explica toda su obra y el silencio que se impone en 
este sentido con respecto a los artistas hombres, podemos citar dos casos. Es 
de sobra conocido el episodio de la violación de la artista Artemisia Gentiles-
chi, antes citada, y ha sido utilizado, de manera abusiva, para tratar de explicar 
su obra, dándole un protagonismo en ocasiones excesivo. Sin embargo, es 
mucho menos conocida la faceta privada del artista Paul Gauguin, a pesar de 
que él mismo dejó por escrito en sus diarios no sólo su vida privada, sino 
su gusto por violar y causar dolor físico a niñas menores de edad. De hecho, 
residió durante muchos años en Tahití y en la Polinesia Francesa para poder 
dar rienda suelta a este tipo de comportamiento, donde sabemos que agredió 
sexualmente a varias mujeres, contagiándoles, además, la sífilis. Este aspecto 
de su vida privada es fundamental para comprender su obra, en la que suele 
representar a estas muchachas polinesias y tahitianas desnudas y erotizadas. 

Sin embargo, normalmente, para analizar su obra se habla sobre todo de su 
empleo del color como rasgo definitorio de sus cuadros y de su estilo artís-
tico. Cuando se esgrime la necesidad de separar la obra del artista habitual-
mente es para no hablar sobre estos aspectos de la vida privada de los hom-
bres pertenecientes al canon. Paradójicamente, se considera al mismo tiempo 
completamente necesario en el caso de las mujeres. Lo ideal sería no ocultar 
conscientemente ningún tipo de información relevante para contextualizar y 
comprender el significado de la obra y que existiese, tanto para hombres como 
para mujeres, un equilibrio entre su vida privada y su vida pública que nos 
ayude a clarificar los significados artísticos.



70

Paul Gauguin, El espíritu de los muertos, 1892, Museo Albright-Knox.

●  Releyendo las imágenes de mujeres

Por otra parte, e independientemente del canon, debemos revisar también las lecturas 
que hemos vertido sobre las imágenes de mujeres. La teórica del cine Laura Mulvey 
desarrolló varios estudios de gran influencia posterior en los que analizaba la mirada 
masculina en las artes visuales. Esta mirada masculina, de carácter activo y hetero-
sexual, sometía a las mujeres a su exhibición pasiva para el deleite erótico de los hom-
bres. Gran parte de las imágenes de mujeres de la historia del arte, especialmente los 
desnudos, han sido realizados por hombres bajo esta óptica. Esta mirada, de manera 
inconsciente, también ha sido aplicada hacia el pasado para interpretar las imágenes de 
las mujeres de otros períodos históricos, de tal forma que muchas de las representacio-
nes han sido profundamente malinterpretadas y sometidas al deseo sexual masculino 
o a la misoginia de los hombres del presente.

Es necesario recontextualizar las imágenes de las mujeres en el período y so-
ciedad a las que pertenecen, encuadrarlas en la medida de lo posible dentro 
de la mentalidad de su tiempo histórico, atender a la función que cumplían, el 
motivo por el que fueron producidas o encargadas y tener en cuenta también 
el tipo de espectador o espectadora al que estaban preferentemente destina-
das. Todo ello nos ayudará a interpretar las imágenes de las mujeres de forma 
más ajustada y a no hacerlo bajo estereotipos de género infundados. Además, 
nos permitirá fijarnos en aspectos que han pasado desapercibidos en las lec-
turas simplistas realizadas hasta la fecha y utilizar las imágenes como fuente 
para conocer la vida de las mujeres de un determinado tiempo histórico.



71

En la medida en que sea posible, en estos procesos de relectura de las imágenes de 
mujeres es fundamental buscar una alianza con la historia y el texto escrito, ya que ahí 
podremos encontrar los elementos necesarios para tratar de dotarlas de un significa-
do más ajustado. En este caso la contextualización rigurosa de las imágenes resulta 
fundamental, puesto que, para atribuirles significado, muchas veces se ha recurrido a 
textos alejados de la realidad histórica del momento, de las personas comitentes que 
mandaron realizar una imagen o de la persona artista que la ejecutó. La selección de 
un documento concreto para apoyar una interpretación determinada es una decisión 
deliberada y debe estar en todos los casos justificada. A la hora de analizar imágenes 
femeninas es práctica común, dentro de la variedad de textos que podemos encontrar 
en un momento histórico, escoger aquellos que más se ajustan a los estereotipos de 
género o a la misoginia del presente, ignorando las condiciones de creación la obra.

A la inversa, la historia del arte y los análisis de imágenes pueden ayudar a clarificar la 
situación de las mujeres en un tiempo histórico concreto, ya que muchas no pudieron 
dejar por escrito sus vivencias, pero sí encargar o crear imágenes que nos hablan de su 
autopercepción, sus intereses y sus acciones. En algunas obras, incluidas las de tema 
religioso, se reflejan también escenas de la vida cotidiana que, debidamente interpreta-
das, nos pueden mostrar aspectos de las vivencias de las mujeres poco descritas en los 
textos. A ello hay que sumarle los objetos y espacios que también aparecen represen-
tados en las imágenes en directa vinculación con las mujeres, que nos hablan de sus 
agencias, de sus roles de género y de sus actividades más frecuentes. Por lo tanto, y en 
contra de lo que la construcción del canon hegemónico nos ha hecho creer, a veces la 
voz de las mujeres del pasado se expresa de forma más fluida a través de lo visual que 
de lo lingüístico. 

Entre finales del siglo XIX e inicios del XX fueron surgiendo en sucesivas cam-
pañas arqueológicas una serie de figurillas de mujeres paleolíticas desnudas 
que fueron denominadas “Venus”. Este calificativo de Venus fue escogido por 
los descubridores de estos artefactos, todos ellos hombres, en referencia a 
la diosa romana del amor, asumiendo que encarnaban los ideales de belleza 
femenina de la Prehistoria. Dado que no podemos saber cuáles eran estos 
ideales en los sucesivos períodos y sociedades que crearon estas esculturas, 
es evidente que los arqueólogos proyectaron su propia mirada sobre el cuerpo 
desnudo de estas mujeres, considerándolo objeto de deseo sexual y figurillas 
creadas para el deleite masculino. Desde entonces, y a pesar de los sucesivos 
intentos por renombrar estas figuras o librarlas de la carga sexual impuesta 
por la mirada de los hombres de inicios del siglo XX, todavía se las sigue co-
nociendo bajo la denominación de “venus paleolíticas”.



72

Venus de Willendorf, c. 26.000 a.C., Museo de Historia Natural de Viena. 
Fotografía de MatthiasKabel para Wikimedia Commons.

5.3.	 LA CULTURA MATERIAL

Otra de las fuentes a las que podemos recurrir para reconstruir la historia de las muje-
res e integrarlas en el relato común es la cultura material. Por cultura material entende-
mos todos los objetos, espacios o elementos de uso cotidiano que nos dan cuenta de 
cómo eran las sociedades del pasado y que traslucen las relaciones de género y poder 
presentes en el grupo de personas que los utilizaban. En un sentido mucho más amplio, 
la cultura material también puede aludir a otras cuestiones de carácter más “inmate-
rial”, como la música, los mitos o los símbolos. Detrás de todos estos elementos se dan 
unas relaciones de género que obedecen a unos códigos más o menos fijos, aunque 
en la práctica estos códigos se van renegociando, sirviendo también para transformar 
estas relaciones o subvertirlas.

Alrededor de la cultura material, por lo tanto, se genera una identidad social. Los obje-
tos de las clases altas se diferencian en varios sentidos de los de los estratos más bajos 
y sirven para justificar un estatus e imponer un dominio. La vestimenta, el lugar que se 
ocupa, la literatura o música que se produce o disfruta, la calidad de la dieta… todo ello 
son indicadores profundamente atravesados por el género y cuyo análisis nos revela 
cómo son las relaciones sociales en los niveles más cotidianos. 



73

Si hablamos de cultura material en el pasado, debemos hacer referencia a la 
arqueología como una de las disciplinas encargadas de analizar estos objetos. 
Del mismo modo que sucede en otro tipo de ámbitos, el relato histórico hege-
mónico que brota de la arqueología y que, a su vez, contamina las interpreta-
ciones que se hacen sobre el pasado tiene un carácter androcéntrico. Por ello, 
tiende a hacer lecturas que toman como protagonista implícito al hombre, 
de tal modo que otros colectivos quedan infrarrepresentados en el relato, es-
pecialmente las mujeres. La arqueología feminista, partiendo de los mismos 
métodos científicos que la arqueología general, se cuestiona, sin embargo, las 
bases interpretativas que han conducido a algunas conclusiones de carácter 
esencialista, a que haya una cantidad desproporcionada e irreal de hombres 
hallados en los yacimientos arqueológicos o a que se rellenen lagunas de co-
nocimiento con prejuicios y estereotipos del presente.

Uno de los problemas que aquejan a este tipo de interpretaciones androcéntricas es 
que, ante la duda, se da por hecho que un objeto, acción o resto biológico pertenece a 
un hombre. De este modo, para desmentir ese supuesto, ha hecho falta recurrir a todo 
tipo de pruebas, evidencias y argumentos para demostrar que se trata de algo relati-
vo a una mujer. Lo que se propone desde la arqueología feminista es que, en caso de 
duda, en vez de aplicar el masculino genérico por defecto, la carga de la prueba recaiga 
también sobre los hombres. De esta manera, si no se conoce a ciencia cierta el sexo al 
que pertenece un hueso, objeto o ajuar funerario, lo ideal sería utilizar términos neutros 
como “persona” o “individuo”. 

Por otra parte, muchos de los objetos han sido interpretados en exclusiva desde un 
punto de vista masculino, atribuyéndoles usos rituales o muy alejados de su funciona-
lidad original por desconocimiento de las actividades relacionadas con la infancia, los 
cuidados o las mujeres. El hecho de que, durante mucho tiempo, la arqueología haya 
estado en exclusiva compuesta por hombres, ha impedido que otras voces y experien-
cias fueran escuchadas, de tal manera que a veces se ha dado pábulo a teorías muy 
enrevesadas o irreales existiendo una interpretación mucho más sencilla y lógica desde 
el punto de vista de otros colectivos sociales.

En esta misma línea, también se insiste en dejar de utilizar los objetos masculiniza-
dos o feminizados en nuestro tiempo como baremo para determinar el género de una 
persona del pasado. En el caso de los ajuares funerarios o elementos que acompañan 
un enterramiento, es frecuente identificar las armas con los hombres y los objetos rela-
cionados con el mundo del textil con las mujeres. Sin embargo, en muchos casos, los 
análisis posteriores han revelado que muchas mujeres se han enterrado con armas a 
lo largo de la historia y, muchos hombres, con objetos considerados femeninos. Por lo 
tanto, la atribución de tumbas masculinas y femeninas a partir de estos estereotipos de 
género ha resultado ser, una vez más, poco rigurosa y fuertemente presentista.



74

Algo similar sucede en referencia a la espacialidad y a los lugares que asociamos con 
mujeres y hombres. Si bien es cierto que, históricamente, han existido espacios fuer-
temente generizados, no siempre estos contextos son todo lo impermeables que pa-
recen en la teoría. De este modo, los lavaderos, los conventos femeninos, las cárceles 
de mujeres, las casas de la reina, las cocinas o los estrados son espacios diseñados y 
configurados expresamente para mujeres, pero la influencia masculina se deja sentir 
en ellos. Lo mismo sucede a la inversa: los monasterios masculinos, el ejército, los 
castillos, las universidades, los parlamentos, las tertulias de ilustrados… normalmente 
estaban vedados a las mujeres, pero una y otra vez constatamos su presencia en ellos. 
Por lo tanto, a pesar de que hay lugares generizados donde se dan unas dinámicas in-
ternas muy concretas y de gran interés para analizar la cuestión del género, no por ello 
debemos prejuzgar que se trata de espacios cerrados.

En definitiva, los nuevos planteamientos que brotan de la arqueología feminista han 
permitido matizar muchas de las teorías que se habían construido en torno a los obje-
tos, espacios y restos biológicos analizados y han permitido también generar nuevas 
preguntas. Las arqueólogas y teóricas Alison Wylie y Margaret Conkey han establecido 
algunas de las aportaciones que ha realizado la arqueología con perspectiva de género, 
que resumimos a continuación:

APORTACIONES DE LA ARQUEOLOGIA CON PERSPECTIVA DE GÉNERO

FOCO EN LA VIDA 
COTIDIANA

Preguntándose por las agencias femeninas a través de estos objetos, se 
han logrado documentar actividades de la vida cotidiana que no se creían 
accesibles a través de la arqueología.

ANÁLISIS MÁS 
CERTEROS DE LOS 
RESTOS BIOLÓGICOS

Se han desarrollado en gran medida los estudios sobre los restos humanos, 
logrando importantes avances en este campo cruzando los datos de sexo y 
edad con el tipo de dieta ingerida y las evidencias del trabajo realizado.

REVISIÓN DEL 
CONOCIMIENTO 
HEREDADO

Se han logrado nuevas miradas sobre yacimientos o conjuntos arqueológicos 
cuya interpretación se daba por finalizada, matizando algunas de nuestras 
creencias anteriores o refutándolas por completo tras la inclusión de las 
mujeres en el relato.

LA CONSTRUCCIÓN 
SOCIAL DEL GÉNERO

Se han replanteado por completo los grandes modelos explicativos del pasado 
de base esencialista, que atribuían a hombres y mujeres unas características 
inmutables. En su lugar, se ha demostrado que el género y sus relaciones son 
profundamente variables en función de las sociedades y del tiempo.

MEJORA DE LA 
METODOLOGÍA DE LA 
ARQUEOLOGÍA

Se ha puesto el foco en los fallos y errores de base de la arqueología 
androcéntrica, corrigiendo algunos discursos que, además, resultaban muy 
poco explicativos.

DESCENTRALIZACIÓN 
DE LAS PRÁCTICAS 
ARQUEOLÓGICAS

La arqueología feminista también ha afectado a las labores en el yacimiento y 
en el laboratorio, poniendo en marcha formas menos jerárquicas de trabajo, e 
integrando a comunidades ajenas a la academia que pueden arrojar luz sobre 
el uso de ciertos objetos.

APERTURA DE NUEVOS 
CAMPOS DE ESTUDIO

Todo lo anterior ha hecho posible la apertura de nuevos campos de estudio, 
como la cuestión de la identidad, tanto grupal como individual, o la posición 
social a través del propio cuerpo, de los espacios y de los objetos.



75

El 21 de julio de 1971 fue hallada, en el Cerro del Santuario en Granada, una cámara 
funeraria con un rico ajuar correspondiente a la cultura íbera. En su interior apareció 
una imponente figura de piedra arenisca que representaba una dama enjoyada sentada 
sobre un trono, conocida como la Dama de Baza. A pesar de que la escultura represen-
taba una mujer poderosa, en un inicio la tumba fue adscrita a un guerrero debido a que, 
entre los muchos objetos que componían el ajuar funerario, había una espada y otras 
armas. Obviando la presencia del retrato femenino, sin duda la pieza más llamativa de 
todas las que componían el hallazgo, consideraron que la tumba era masculina por el 
mero hecho de que contaba con armas. En 1986, tras un estudio óseo, se determinó que 
la propietaria de la tumba era una mujer de entre 20 y 30 años, pero no fue hasta 2007, 
fecha en la que se volvió a hacer una prueba de ADN que ratificó este resultado, cuando 
se aceptó definitivamente que no era la tumba de un guerrero. Para lograr que la dama 
de Baza fuese admitida como una mujer hicieron falta dos pruebas de carácter científico 
y volver a enfocar la atención sobre la inmensa escultura femenina que representaba la 
efigie de una mujer con poder.

 
La Dama de Baza, s. IV a.C., Museo Arqueológico Nacional. 

Fotografía de Ángel M. Felicísimo para Wikimedia Commons.



76

5.4.	 EL TESTIMONIO

El testimonio es una fuente que —conveniente contrastada con documentos de archivo, 
prensa, documentales de época, etc.— puede ser de gran valor para las y los profesio-
nales de la Historia a la hora de elaborar la narrativa histórica. Las fuentes orales se con-
vierten en elementos fundamentales en los casos en los que la Historia ha mantenido a 
determinados colectivos al margen del relato oficial. 

A la hora de trabajar con dichos testimonios, es esencial tener en cuenta que la persona 
entrevistada reconstruye su pasado en función de su presente. Es decir, el presente 
condiciona el relato quien testifica. Y es que, tal y como indica Josefina Cuesta, “desde 
que un hecho acontece, hasta que éste es transmitido (…) se ha producido una ree-
laboración del recuerdo, un cambio de contexto”. A su vez, las fuentes orales llevan a 
trabajar en diversas dimensiones, a conocer muy bien los diversos tiempos con los que 
trabaja el o la testigo en el momento en el que se establece la conversación: esto es, 
por un lado, el momento histórico evocado; por otro, el contexto en el que se produce 
la entrevista. Todo ello, bien contrastado con otras fuentes históricas, puede llevar a que 
la memoria refleje de manera adecuada un determinado momento histórico. 

Siempre es complicado valorar la autenticidad del testimonio, que puede ser medida 
en función de la reacción y de la carga emocional que la persona entrevistada exprese 
frente al acontecimiento que está narrando. Dicho testimonio tendrá diferente signifi-
cación en función de si se trata de una primera entrevista —en la que la persona que 
presta su testimonio no ha compartido su experiencia—, o si estas reflexiones ya han 
sido contrastadas con otras memorias individuales. Y es que, tal y como indica Cuesta, 
“el testimonio y la memoria individual tienen una corta duración. El testigo, en general, 
tiene necesidad de autentificar sus sentimientos, de deliberar inmediatamente, de con-
frontar relatos, y a partir de aquí entra en juego la memoria colectiva y la elaboración 
del relato común”. Con el fin de evitar veleidades, es conveniente realizar múltiples 
entrevistas orales que nos aporten una visión de conjunto de la realidad histórica que 
tratamos de construir a partir de diversas memorias individuales. Así, en el momento 
en el que diversas memorias coinciden al ratificar un determinado relato, “ha operado 
la memoria colectiva, resultado de las memorias individuales” (Cuesta). 

En el caso de las mujeres, éstas deben ser parte activa en la construcción de 
su propia historia. Sus testimonios y sus palabras han de ser tenidas en cuenta 
en igualdad de condiciones con respecto a las de los hombres a la hora de ela-
borar una narración conjunta sobre el pasado. Como establecíamos anterior-
mente, las mujeres son depositarias de una memoria diferente a la masculina, 
en tanto que las experiencias vividas han diferido radicalmente de las de sus 
compañeros varones por una simple cuestión de roles de género asociados a 
ciertos mandatos sociales. Por ello, a la hora de reconstruir un relato común, 
hay que contar necesariamente con la voz de las mujeres e integrar sus viven-
cias en paralelo con las masculinas. De este modo, lograremos que opere la 
memoria colectiva, de todas y de todos.



77

El relato histórico se sigue escribiendo en la actualidad y, para ello, no sólo se 
recurre a la información escrita, a las evidencias visuales u objetos que nos 
retratan una época, sino también a los testimonios de las personas protago-
nistas. Si pensamos en términos de patrimonio material e inmaterial, en la 
actualidad se están recuperando tanto los antiguos espacios públicos de lava-
do que existen en las zonas rurales como las vivencias asociadas a ellos. Para 
determinar el uso y lo que acontecía en el interior de los lavaderos, se recurre 
a la entrevista y la recogida de datos testimoniales de las mujeres que los usa-
ron. Su memoria individual genera una memoria colectiva que permite dejar 
constancia de las duras vivencias de las lavanderas del siglo XX. En los nume-
rosos estudios realizados sobre este tema utilizando el testimonio como base, 
emerge la idea de que eran espacios feminizados y en los que se replicaba una 
jerarquía social femenina, pero también son recordados como lugares de so-
roridad, de aprendizaje y de socialización. Sin embargo, en las entrevistas rea-
lizadas a los hombres que habían convivido con los lavaderos pero que no los 
habían utilizado ni conocían las dinámicas que se desarrollaban en su interior, 
emergía la idea de que eran espacios de discusión y de conflicto, en los que se 
producían constantes riñas entre las lavanderas. Esta diferente percepción en 
función del género de la persona entrevistada da cuenta de que los estereoti-
pos misóginos se sobreponen a la realidad histórica y a los testimonios de las 
mujeres protagonistas, por lo que es preciso contar con la palabra y los recuer-
dos de las mujeres para ajustar los relatos y contribuir a una historia integral. 

 
Guerardo López de Guereñu, mujeres en el lavadero de Orbiso, 1940-1960. 

Arabako Artxiboa, signatura: ES.01059.ATHA.GUE.CD.02834



6. A MODO DE 
RESUMEN



79

Después de este recorrido por las principales cuestiones que afectan a la historia de las 
mujeres y tras haber analizado los mecanismos de ocultación que existen en el relato 
hegemónico androcéntrico, llega el momento de recopilar algunas de las principales 
ideas en un decálogo que nos ayude a aplicar la perspectiva de género.

DECÁLOGO DE IDEAS BÁSICAS PARA APLICAR LA 
MEMORIA HISTÓRICA CON PERSPECTIVA DE GÉNERO

1. � La historia es un relato que tiene un carácter androcéntrico en el que el hombre es el único protagonista.

2. � Para sostener la idea de que sólo los hombres han participado en el curso de los acontecimientos es 
necesario tergiversar la información histórica y ocultar la presencia de las mujeres.

3. � Uno de los recursos básicos de ocultación es la utilización de estereotipos de género actuales que se 
aplican hacia el pasado, haciéndonos creer que la situación de las mujeres no ha variado a lo largo de 
la historia y que siempre han cumplido roles que tienen que ver con los cuidados.

4. � Un análisis histórico desde el punto de vista de las relaciones de género muestra que el patriarcado 
no es una estructura monolítica, sino que está sujeto a constante negociación y que, por lo tanto, las 
funciones y posibilidades de las mujeres de cada época varían con respecto al presente.

5. � A la categoría de género debemos sumarle otro tipo de categorías sociales que determinan las 
capacidades y vivencias de los diversos colectivos de mujeres dentro de una sociedad: raza, 
religión, clase social, posición dentro de una familia, orientación sexual… Todo ello da lugar a la 
interseccionalidad.

6. � Para elaborar un discurso riguroso y científicamente correcto sobre la historia de las mujeres hay 
que recurrir a las fuentes originales en la medida de lo posible, revisándolas de nuevo para evitar las 
ocultaciones posteriores de la historiografía.

7. � También hay que analizar las imágenes que nos han llegado sobre el pasado de una manera contextual, 
preguntándonos por sus condiciones de creación o por las mujeres que aparecen en ellas sin recurrir 
a estereotipos de género o miradas actuales.

8. � Debemos dar importancia a todos los restos materiales que se encuentren sobre el pasado, sin 
menospreciar los asociados tradicionalmente a las acciones femeninas y sin imponerles nuestros 
prejuicios en base al género.

9. � A la hora de transmitir nuestro relato histórico es importante no contribuir a la ocultación femenina 
mediante un uso excluyente del lenguaje o a través de imágenes que no obedecen a la realidad social 
del pasado.

10. � Un relato histórico incluyente, riguroso, científico, sin mitos ni estereotipos es un relato que respeta 
la genealogía femenina, que ofrece referentes reales para las mujeres del futuro y que explica las 
opresiones y desigualdades del presente.




	MEMORIA HISTÓRICA CON PERSPECTIVA DE GÉNERO
	Índice
	Presentación
	1. Introducción
	2. 2.	La importancia de una memoria histórica de las mujeres
	2.1. El silencio y el olvido
	2.2. La pluralidad de memorias

	3. ¿Cómo se ha construido el relato histórico hegemónico?
	3.1. El relato androcéntrico
	3.2. El presentismo en los estereotipos de género
	3.3. La invisibilización de las mujeres en el relato histórico
	3.4. Estrategias de ocultación y desvalorización de las mujeres en el relato histórico
	3.5. El impacto social del relato androcéntrico

	4. El análisis crítico del pasado a través de la perspectiva de género
	4.1. El género como herramienta básica de análisis
	4.2. La perspectiva de género como metodología científica
	4.3. Las mujeres como sujetos históricos
	4.4. Contextualizar para abrir la mirada
	4.5. Resignificando algunos conceptos históricos

	5. Cómo reconstruir un relato histórico sin sesgos de género
	5.1. Las fuentes escritas
	5.2. Las fuentes visuales
	5.3. La cultura material 
	5.4. El testimonio

	6. A modo de resumen




